I Entre-de;-

Numeéro 18 (3) | décembre 2025

La fabrique de ’espace médiéval et moderne dans la fiction et les
arts contemporains (Europe, XIXe-XXIe s.)

COVADONGA
La construccion historiografica de un mito

José Luis CORRAL
Universidad de Zaragoza

Resumen

En este articulo, el catedratico de Historia medieval y novelista José Luis Corral
presenta una reflexion acerca de la batalla de Covadonga, mostrando, a partir de
los argumentos y datos de su libro Convadonga. La batalla que nunca fue, cbmo
se construyd ese mito.

Resumen

Dans cet article, le professeur d’Histoire médiévale et romancier José Luis
Corral présente une réflexion sur la bataille de Covadonga, et montre, a partir
des arguments et des données issus de son ouvrage Convadonga. La batalla que
nunca fue, comment ce mythe fut élaboré.

Plan

Espaia y la manipulacion de un pasado imaginario

El derrumbe del reino visigodo y los origenes de al-Andalus
La invencion del mito de Covadonga

La construccion del mito

Bibliografia






Espana y la manipulaciéon de un pasado imaginario

Hasta que apareci6 el logos, el mythos monopolizaba la interpretacién del
mundo y de la historia. En la antigua Grecia los origenes del mundo se
transmitieron por via oral hasta que se invento la escritura y se fijaron en textos
escritos y aparecio la Historia (Istoria) como farmaco para la memoria. Tucidides
escribié que la mayor parte de lo que se cuenta viene a ser considerado como
«fabuloso e incierto», aunque «se tendra por verdadero».

Desde que aparecieron los primeros relatos escritos, el recuerdo del pasado y
su transmision ha constituido un arma ideolégica formidable; y se ha justificado
el presente a partir de su proyeccion en el pasado, eso es el «presentismo», que
se ha convertido en practica habitual de todas las sociedades y, sobre todo, en la
manera oficial de narrar la «historia». Diferencio la misma palabra escrita con
mayuscula (Historia) para referirme a la disciplina académica y con mintscula
(historia) para los hechos del pasado.

Los cronistas y los poetas épicos fueron usados por el poder para justificarse y
legitimarse. Asi se escribieron las grandes Historias de las naciones, de los
pueblos y de los hombres mas relevantes; en tanto a la mujer, salvo casos
excepcionales, se la orill6 a un oscuro rincén de la memoria.

La primera gran manipulacién qued6 establecida y confirmada: el hombre
civilizado occidental habia alcanzado un elevado desarrollo que habia que
implantar e imponer en el resto del mundo. En su dia, el politikos griego y el cives
romano frente al barbaro o extranjero, el creyente musulman frente al ignorante
dela yahiliya (1a edad del desconocimiento), o el democrata capitalista occidental
frente al atrasado tercermundista.

La segunda gran manipulacion tiene su origen en la obsesion de los gobiernos
por justificar sus acciones a partir de la propia Historia, falsificando cuanto sea
necesario para ello.

Marc Bloc escribi6 que «ninguna ciencia puede eximirse de la abstraccion,
tampoco de la imaginacién»; porque la Historia no es cuestion del pasado, sino
del presente. Los actos del presente las que suelen justificarse, y para ratificarlas,
todo vale, y si se encuentran razones para ello en el pasado, pues mucho mejor.

El territorio de la Peninsula Ibérica siempre se ha definido como un
macrotopénimo de referencia geografica, trufada con mitos antiguos. En tanto el
concepto de Espana, que es un término politico y no territorial, se ha alterado
identificandolo con un espacio desde los tiempos prerromanos. Iberos, celtiberos
o astures, entre otros muchos pueblos que resistieron la invasién y conquista de
Roma, no eran «espanoles», como tampoco lo eran los visigodos, los arabes o los
bereberes andalusies, ni los cristianos leoneses, castellanos, navarros, aragoneses
y catalanes del Medievo; en cambio, hasta 1975, eran «espanoles» los saharauis,
que desde entonces ya no son considerados como tales por el Gobierno espafiol,
pero si pueden serlo desde 2015 los judios que acrediten sus raices medievales
sefardies. Ni siquiera lo fueron entre los siglos XVI y XVII, pues cuando algin
extranjero hablaba de «los espanoles» no se referia a los ciudadanos de un Estado
concreto, sino a los stibditos de la monarquia hispanica procedentes de la
peninsula Ibérica.



Espaiia, asi, en singular, es el nombre del Estado unificado bajo unas mismas
leyes a comienzos del siglo XVIII por la dinastia de los borbones, en la que
quedara al margen Portugal, que formo parte de la monarquia hispanica de la
Casa de Austria entre 1580 y 1640, en la que se incluian territorios americanos
como Cuba y Puerto Rico, asiaticos como Filipinas, africanos como Canarias,
Guinea «espaiola», Ifni, el Sdhara Occidental (hasta febrero de 1976), Ceuta y
Melilla, o mediterraneos como las Baleares. Espana es un espacio politico que ha
cambiado de superficie varias veces en los altimos dos siglos.

Los nacionalistas no han dudado en inventar historias de algo que nunca fue
con la tnica intencién de cambiar la percepcion del pasado para determinar la
comprension del presente. Un paso esencial en esta interesada confusiéon de la
historia de Espana se ha basado en la identificacion del territorio y de sus gentes
con la religion cristiana catoélica. Espana era la nacién que guardaba las esencias
maés profundas y legitimas, con permiso de Francia, «la hija predilecta» de la
Iglesia romana. Excluido el «diferente», Espafia solo podia ser «nacional» en lo
politico y catolica en lo religioso.

Todos los nacionalismos, sin excepcion, han configurado espacios ideales
primigenios con vocacion de eternidad, no pocas veces imaginarios, como ha
ocurrido, y se sigue percutiendo en ello, en Cataluia, Aragon, Navarra, el Pais
Vasco, Galicia e, incluso, en la propia Castilla, donde se radicé una historiografia
falsaria que consiguid que se identificara una parte, Castilla, por el todo, Espaiia;
no en vano, alguno de estos historiadores ultranacionalistas llegb a afirmar que
«Castilla ha hecho a Espana»; aunque, en contraposicion Blas Infante, «padre de
la patria andaluza» lleg6 a hablar de la invasi6on del afio 711 como de «una
liberacién nacional».

En esa paranoia, la Edad Media hispana se ha presentado como una época
nefasta, invadida por «extranjeros», los arabes, casi siempre se olvidan de los
silenciados bereberes, que habian impuesto una cultura ajena a lo espafiol, y
fragmentada en diversos reinos, lo que habia abocadado a la ruptura de la unidad
ideal lograda en tiempo de los visigodos.

Apoyados en una formidable presencia mediatica, dia a dia y sin cesar en el
empeno, algunos propagandistas siguen en defensa las tesis de que Espaiia era
una nacion desde al menos el reino de los visigodos, que se quebro por la invasion
islamica y que se recuperd gracias a la resistencia de los «espafioles» a los
invasores musulmanes.

Estos planteamientos son groseros retazos de la mas conservadora
historiografia panespaiolista, en algiin caso surgidos de la pluma de entusiastas
servidores de la propaganda franquista. Incluso algiin afamado lingiiista como A.
D. Deyermond, experto en historia de la Literatura espafola, quizas un tanto
despistado en este asunto y trufado del antiislamismo dominante hace medio
siglo, llegd a afirmar que «el proselitismo agresivo por naturaleza del islam se vio
templado en Espana por el realismo econémico», aunque no entiendo, supongo
que él tampoco, qué queria decir con esta afirmaciéon!. De este modo se cre6 uno
de los grandes mitos de Espana: el renacer de la «nacion espanola» en las
montafias de Asturias tras la batalla de Covadonga, que nunca existi6, frente al

1 Eduardo MANZANO MORENO, Conquistadores, emires y califas. Los omeyas y la formaciéon
de al-Andalus, Barcelona, Critica, 2006, p. 21.



paréntesis opresivo y «antiespafiol» que habria supuesto la historia de al-
Andalus.

Mas recientemente Eduardo Manzano ha puesto cordura a la esquizofrenia
pannacionalista: «Frente a esta vision idealizada de al-Andalus, en los tltimos
tiempos esta surgiendo una incalificable reaccion conservadora que apunta
contra este &mbito considerandolo como un mero accidente histoérico, un capitulo
marginal de la “historia de Espana”, felizmente acabado gracias a la labor de los
“reconquistadores... Sus promotores son historiadores publicistas y amargos
politicos»2!; o Alejandro Garcia Sanjuan, que ha denunciado el discurso
historiografico panespainolista: «El mejor exponente académico de la
reorientacion experimentada o el discurso espanolista durante los tltimos anos
es el arabista Serafin Fanjul...; el proposito principal de su discurso se centra en
demostrar la ilegitimidad de la presencia musulmana en la Peninsula, a partir de
su propio origen»2.

La Historia no es asunto del pasado, sino del presente, y son las acciones del
presente las que suelen justificarse, como ocurre con la conquista y presencia
islamica. En Espana, este asunto se suele enfocar con tanta visceralidad que no
ha sido posible emprender un debate sosegado y clarificador. La tendencia més
conservadora, encabezada por opinadores tendenciosos, sostienen que «Espafia»
se convirtid6 poco menos que en un infierno cuando llegaron los musulmanes y
entraron a sangre y fuego, y asi se pasaron los dias, los afios y los siglos quemando
iglesias, violando a doncellas y crucificando a beatificos varones cristianos. Ante
tanta violencia, a los pobres cristianos, cultos, nobles y pacificos, no les quedo
otro remedio que refugiarse en las montafnas de Asturias para salvar sus vidas,
encomendarse a la Virgen y a todos los santos y lanzarse con impetu renovado a
la «Reconquista» de Espaia. Todo eso es una falsedad absoluta.

El derrumbe del reino visigodo y los origenes de al-Andalus

Entre el 466 y el 470 la antigua provincia hispana de la Tarraconense ya era
una parte del reino de Tolosa, los visigodos se habian identificado con el territorio
que ocupaban militarmente a ambos lados del Pirineo y se dotaron de leyes
adaptadas a su nueva situacion sedentaria, como la Lex Romana Wisigothorum,
del ano 463, que los convertia de hecho en un Estado.

La estrepitosa derrota de Vouillé en el ano 507 desencadené la pérdida de la
mayor parte del territorio visigodo en el sur de la actual Francia, que pas6 a poder
los francos, y provocod que se trasladara su centro de poder a Hispania, donde
permanecera hasta el 711, en un conflicto permanente entre el reino godo de
Toledo, los bizantinos en la costa de Levante y las tribus levantiscas del norte y
de otras areas montanosas, que nunca aceptaron ni el dominio visigodo ni el pago
de tributos.

Los pueblos del norte de la Peninsula fueron un permanente dolor de cabeza
para los reyes godos de Toledo, que hicieron en varias ocasiones uso de la fuerza

2 «Fanjul presenta «un esquema tendencioso y maniqueo» y «Aznar manipula» (Alejandro
GARCIA SANJUAN, La conquista islamica de la peninsula ibérica y la tergiversacion del
pasado, Madrid, Marcial Pons, 2013, p. 50-51).



para someter a los poderes locales3, pero que fueron incapaces de asentar sus
estructuras estatales mas al norte del rio Duero.

Estas elites locales aprovecharon su oportunidad y fueron la base politica de la
formacion politica del reino de Asturias4. Las tribus de Asturias y de Cantabria, y
las del actual Pais Vasco un poco mas tarde, protagonizaron constantes rebeliones
contra los godos, encabezadas por elites locales poco conocidas hasta su
emergencia en la monarquia asturs.

En la costa levantina, la lucha por el control del litoral mediterraneo hispano
se alarg6 durante mas de medio siglo, y no se resolvié hasta que el ejército
visigodo rebasoé la linea de la sierra de Segura, ocupé la ciudad de Begastri en el
610 y obligb a retroceder a los bizantinos. El rey Suintila consigui6 apoderarse de
las dltimas posesiones imperiales.

Las campaiias de los reyes visigodos contra los pueblos de las montanas del
norte arreciaron y se hicieron mas frecuentes a lo largo del siglo VII. Los reyes
Gundemaro, Sisebuto y Suintila acentuaron las incursiones del ejército real en el
norte®.

La corte real de Toledo se organizé a modo de una pequena corte imperial, pero
sus soberanos y la nobleza nunca se identificaron con la mayoria de la poblacién
hispanorromana a la que gobernaban. El poder politico fue monopolizado por el
estamento nobiliario godo, que aument6 sus privilegios, en tanto la mayoria
hispanorromana qued6 sometida y marginada y la minoria judia sufri6
persecuciones y desprecios que provocaron su animadversion hacia la clase
dirigente visigoda, en tanto la poblacion campesina permanecia invisible a las
fuentes escritas’.

Visigodos e indigenas no se mezclaron, y esa situaciéon de aislamiento provoco
un rechazo mutuo, o al menos un desinterés. Ademas, los hispanorromanos eran
mayoritariamente catolicos, en tanto los visigodos profesaban la herejia arriana,
lo que en el siglo VI ahondé las diferencias entre ambos grupos.

3 Cf. José Avelino GUTIERREZ GONZALEZ, «La formacién del territorio de Asturias en el
periodo de la monarquia asturiana», in Miguel Angel GARCIA GUINEA, José Maria PEREZ
GONZALEZ, Lorenzo ARIAS PARAMO (dirs.), Enciclopedia del prerromdnico en Asturias,
Aguilar de Campoo, 2007, I, p. 17-56, p. 23y 30; Santiago CASTELLANOS e Ifiaki MARTIN VISO,
«The local articulation of central power in the north of the Iberian Peninsula (500-1000)», Early
Medieval Europe, 13 (1), 2005, p. 1-42, p. 8.

4 Thaki MARTIN VISO, «Colapso politico y sociedades locales: el Noroeste de la peninsula ibérica
(siglos VIII-IX)», Reti Medievali Rivista, 17 (2), 2016, p. 2-35, p. 13; Ivan MUNIZ LOPEZ y
Alejandro GARCIA ALVAREZ-BUSTO, «El castillo de Gauzén en la Antigiiedad tardia. Una
fortificacion de la Asturias transmontana en época del reino visigodo», in Ratl CATALAN
RAMOS, Patricia FUENTES MELGAR, José Carlos SASTRE BLANCO (eds.), Las fortificaciones
en la Tardoantigiiedad. Elites y articulacién del territorio (siglos V-VIII d.C.), Madrid, La
Ergéstula, 2014, p. 215-228, p. 224.

5 Carmen FERNANDEZ OCHOA, Avelino GUTIERREZ GONZALEZ y Almudena OREJAS SACO
DEL VALLE, «Gijon entre la Antigiiedad y la Edad Media», in Carmen FERNANDEZ OCHOA,
Almudena OREJAS SACO DEL VALLE, Paloma GARCIA DIAZ, Fernando GIL SENDINO (eds.),
La fabrica de tabacos de Gijon: Arqueologia e Historia de un espacio milenario, Gijon,
Ayuntamiento de Gijon, 2015, p. 282-295, p. 292.

6 Abilio BARBERO DE AGUILERA y Marcelo VIGIL PASCUAL, Sobre los origenes sociales de la
Recongquista, Barcelona, Ariel, 1974, p. 58-59.

7 Carlos TEJERIZO GARCIA, «La arqueologia de las aldeas altomedievales en la cuenca del
Duero (s. V-VIII): problemas y perspectivas», Debates de Arqueologia Medieval, 3, 2013, p. 289-
315, . 307.



Los problemas del reino de Toledo a fines del siglo VI y comienzos del VII no
sblo afectaron a sus tensas relaciones con los bizantinos, con los pueblos rebeldes
del norte y con las aristocracias de la Bética, también se produjeron
enfrentamientos habituales entre los diversos grupos y familias nobiliarias de la
elite goda para hacerse con el poder, nunca asegurado del todo en un grupo
concreto, dado, entre otras cosas, el caracter electivo de los monarcas, aunque en
la practica los reyes trataban de solventar este inconveniente asociando a uno de
sus hijos o a un familiar cercano al trono.

Conjuras, intrigas y luchas cruentas por el poder arrastraron al reino visigodo
a una crisis que provoco6 su decadencia y lo aboc6 a la debilidad que supuso su
final. A finales del siglo VII se manifestaron los sintomas de la grave crisis, con
las ciudades en recesion, la regresion de la economia y el malestar social. Los
problemas militares se intensificaron, colapsé el sistema politico en el norte y
desaparecieron las estructuras del Estado visigodo8, en medio de vaivenes
politicos que desestabilizaron los equilibrios de poder entre el rey y los nobles9.

La arqueologia aporta materiales que desmienten a las fuentes escritas. Entre
los siglos VI y VIII las villas desaparecieron y surgieron numerosas fundaciones
eclesiasticas, con multiplicacién de los asentamientos con iglesias y villas de
nuevo cufio, habitats variados, proliferacion de pequefias aldeas de tipo
campesino que sustituyeron a las residencias aristocraticas, aunque las
controversias y las contradicciones siguen latentes en esta cuestion?o.

Durante el convulso reinado de Wamba (672-680) la situacion politica y
econdmica se deteriord notablemente, sefialando el principio de la gran crisis del
Estado visigodo, que culminaria treinta afios después con su fulminante
desaparicion. Las nuevas técnicas de analisis del paleoclima han detectado que
hubo severas sequias entre los afios 695 y 725, ademas de plagas de langostas,
epidemias de peste, hambrunas generalizadas y abandonos de algunas zonas de
habitat, que acuciaron la crisis del Estado y el malestar social.

El rey Wamba tuvo que acudir a sofocar los levantamientos de astures,
cantabros y vascones, que seguian rechazando someterse al dominio visigodo,
proclamaban el mantenimiento de su independencia y se negaban a pagar
tributos!t. En algunos de los pasos mas escabrosos de los puertos montafnosos
entre la cuenca del Duero, Cantabria y Asturias se han encontrado lineas de
fortificaciones, las llamadas clausurae, que son murallas levantadas en las

8 Ifiaki MARTIN VISO, «Asentamientos y jerarquias territoriales en la Meseta del Duero
(siglos VII-IX)», Nailos. Anejo, 5, 2019, p. 27-59, p. 51-52.

9 Carolina DOMENECH BELDA, «Circulacién monetaria de época emiral en el Pais Valenciano:
el problema de las primeras emisiones en cobre», Arqueologia y Territorio Medieval, 21, 2014,
p.-9-37, p- 27.

10 Arifio sehala que que el reino godo, lejos de sufrir un proceso de colapso, evoluciona hacia
formas mas jerarquizadas y estables (Enrique ARINO GIL, «El habitat rural en la peninsula
ibérica entre finales del siglo IV y principios del VIII: un ensayo interpretativo», Antiquité
Tardive, 21, 2013, p. 93-123, p. 94 y 120); frente a Vigil-Escalera, que afirma que el abandono de
asentamientos, villas y red de aldeas se da desde la primera mitad del V a inicios del siglo VI y la
desestructuracién a mediados del siglo VIII (Alfonso VIGIL-ESCALERA GUIRADO, «EIl modelo
de poblamiento rural en la Meseta y algunas cuestiones de visibilidad arqueolégica», in J. LOPEZ
QUIROGA, A.M. MARTINEZ TEJERA, J. MORIN DE PABLOS (eds.), Galia e Hispania en el
contexto de la presencia germdnica (s. V-VII), Oxford, BAR International series 1534, 2006,
p- 89-108, p. 94-98).

11 Francisco DIEGO SANTOS, «De la Asturias sueva y visigoda», Asturiensia Medievalia, 3, 1979,

p- 17-59, p. 26.



cumbres de los puertos para impedir, o al menos dificultar, la travesia por esos
pasos hacia el interior de esas dos regiones. Algunos de ellos, a partir de la
cronologia proporcionada por diversos métodos de datacion, se han identificado
como muros levantados por los indigenas para frenar las acometidas del ejército
visigodo hacia el interior de Asturias y Cantabria, aunque también sirvieron para
detener al avance de los musulmanes tres o cuatro decenios después.

Wamba perdi6 el trono en el otofio del ano 680, en muy extranas
circunstancias y Ervigio (680-687) fue elegido nuevo soberano por los
conspiradores triunfantes. Consciente de los problemas que acarreaba la
sucesion, dict6 en el 681 un Cddigo legal por el cual el rey disfrutaba de la sancién
divina, de la que procedia directamente su autoridad, de modo que era el mismo
Dios el que concedia al monarca el reino. Segin la nueva ley, el Estado visigodo
pasaba de un sistema fiscal basado en los impuestos directos, de raices antiguas
«a lo romano», a otro asentado en la posesion de la tierra, de tipo protofeudal, lo
que refuerza la tesis de que se estaba implementando la regresion de la actividad
comercial y, por tanto, del desarrollo de la ciudad, a la vez que aumentaba el
poder de los duenos de la tierra, las méas poderosas familias de la aristocracia goda
y los descendientes de los sefiores terratenientes hispanorromanos que habian
sobrevivido a la caida del Imperio occidental y habian sabido adaptarse a los
nuevos tiempos.

El rey Ervigio muri6 en noviembre del 687, pero antes reclamé de su sucesor
Egica que jurara que no atentaria contra su familia. Egica (687-702) fue ungido
como nuevo rey en la iglesia de los Santos Apostoles de Toledo y una vez en el
trono se comport6 como muchos de sus antecesores, aunque la Crénica Rotense,
que lo califica de «tirano», lo presente a la vez como a como un monarca
«paciente y sabio»!2. Para evitar problemas sucesorios, enseguida asoci6 a su hijo
Vitiza al trono y le encargo6 el gobierno de Galiciats.

Egica se comport6 con crueldad y realizé purgas entre la nobleza rival, lo que
desencaden¢ gravisimos conflictos. Asoci6 a su hijo Vitiza al trono, y este goberné
en medio de una crisis desatada y un verdadero caos politico. La Crénica Rotense
lo culpa de disolver los concilios, es decir, de gobernar despéticamente sin
atender a los consejos de los obispos, y de estar lleno de concupiscencia, al haber
tomado muchas mujeres como concubinas.

Lejos de intentar paliar la sangria del reino con medidas pacificadoras, Vitiza
incremento la persecucion a los judios, ya muy virulenta desde el reinado de su
padre y convertidos en chivos expiatorios, y puso en marcha acciones tan duras

12 Antonio UBIETO ARTETA (ed.), Cronica de Alfonso III (version Rotense), Valencia, Anubar,
1961, p. 14y 16.

13 Francisco BAUTISTA, «Sobre los primeros textos historiograficos en Hispania después de 711.
Las Adnotationes a los Chronica Byzantina-Arabica y su influencia», in Jean-Pierre JARDIN,
Patricia ROCHWERT-ZUILI y Hélene THIEULIN-PARDO (dirs.), Histoires, femmes, pouvoirs.
Péninsule Ibérique (XIe-XVesiécle), Mélanges offerts au Professeur Georges Martin, Paris,
Classiques Garnier, col. Rencontres, 318, 2018, p. 55-79, p. 68; Céline MARTIN, La géographie
du pouvoir dans UEspagne visigothique, Lille, Presses Universitaires du Septentrion, col. Histoire
et Civilisations, 2003, p. 75. Ervigio y Liuvigoto quiza tuvieran hijos vivos en 691, siendo ya rey
Egica, y podrian reclamar el trono (Alexander Pierre BRONISCH, «Precisiones sobre algunas
informaciones histéricas en la Crénica de Alfonso I11», Edad Media: revista de historia, 12, 2011,
p. 35-66, p. 60; Manuel Cecilio DIAZ Y DIAZ, , «Noticias histéricas en dos himnos litrgicos
visigodos», Los visigodos. Historia y civilizaciéon, Antigiiedad y cristianismo: revista de estudios
sobre antigtiedad tardia, 3, 1988, p. 443-456, p. 453).



contra ellos que muchos incluso huyeron de Hispania y pidieron ayuda a los
arabes, que en esos afos de principios del siglo VIII habian logrado rendir la
resistencia bereber y estaban firmemente asentados en el norte de Africa4.

Ante la catastrofe que se avecinaba con tantas tensiones, Vitiza reaccion6 y
repuso en la corte a algunos de los nobles miembros de la faccion que habia
apoyado a Ervigio, varios de ellos represaliados por Egica; pero los destrozos y la
fractura provocados en la sociedad visigoda y la division entre su clase dirigente
eran ya demasiado grandes como para ser reparados sin venganza. Fue incapaz
de solucionar los problemas inmediatos que acuciaban al reino, y no pudo
garantizar ni el orden ni la estabilidad del sistema social; ademas, la degradacion
econdémica era imparable. Nuevas hambrunas, plagas y pestes endémicas se
cebaron en una poblacién ya muy debilitada.

A mediados del afio 710 la desvertebracion del Estado visigodo se manifestaba
en la ruptura de la unidad de la monarquia. Los tltimos treinta afios habian sido
devastadores, en una sucesiéon dramatica de acontecimientos traumaticos:
deposiciones, conspiraciones, luchas entre diversos pretendientes al trono..., el
colapso politico era generalizado, a la vez que la crisis econémica y politica se
cebaba en el cese de la construccién monumental y en la pérdida del comercio a
larga distancia. La inestabilidad politica se refleja en la ocultacion de tesoros de
monedas de comienzos del siglo VIII, como el encontrado en Abusejo,
Salamanca, y tal vez el de Guarrazar, Toledo, donde se escindieron
extraordinarias coronas votivas de algunos reyes visigodos y numerosas piezas de
oro, esmaltes y piedras preciosas.

La pérdida de control del Estado visigodo sobre amplias zonas de la Peninsula
se hizo evidente en las dos ultimas décadas del siglo VII. Los territorios del norte
volvieron, una vez mas, a la rebelion contra el poder real establecido en Toledo.
Las transformaciones profundas en el paisaje humanizado y en el habitat del
actual Pais Vasco se constatan desde fines del siglo VII, con diversidad de
modelos de poblamiento y la aparicién de estructuras domésticas en la meseta,
que muestran un sistema de habitat novedoso con respecto a la época anterior.
Solo hacia falta un leve empujon para que el reino de Toledo se viniera
estrepitosamente abajo. El antiguo reino en expansion de Leovigildo y Recaredo
del altimo tercio del siglo VI e incluso de las tres primeras décadas del siglo VII
ya no era sino un edificio tambaleante a punto del derrumbe, esperando una
mano que le asestara el golpe de gracia para convertirlo en un montén de
escombros; y esa mano estaba a punto de asomar desde el otro lado del estrecho
de Gibraltar. No en vano, los tltimos reyes se basaron en modelos bizantinos para
destacar su figura, tanto en las monedas como en los usos rituales de corte, pero
se olvidaron de asentar los pilares de «un reino a la deriva»1s.

Tras dos siglos de existencia, el reino visigodo se derrumbd. Vitiza falleci6é en
circunstancias extrafas a finales del 709 o principios del 710, dejando a dos o

14 Asi para evitar los que se ha llamado «solucion final visigoda», al estilo nazi (David Levering
LEWIS, El crisol de Dios. El Islam y el nacimiento de Europa (570-1215), Barcelona, Editorial
Paidos, 2009, p. 161-162).

15 Algunos piensan que «El Estado visigodo no estaba en situacion terminal» (Armando BESGA
MARROQUIN, «Asturias en la época de los reinos germanicos», Desperta Ferro: Antigua y
medieval, 69, 2022, p. 6-10, p. 10).



quizas tres hijos en minoria de edad que no pudieron hacerse cargo del gobierno
del reino.

Durante la primera mitad del afio 710 la situacion fue cadtica, con el trono de
Toledo vacante y sin el menor consenso entre los nobles y los obispos. Las dos
facciones enfrentadas desde los tiempos de Wamba provocaron un fiasco
monumental. Los partidarios de Vitiza no se resignaban a perder el poder y
propiciaron que se proclamara rey Agila, uno de sus hijos o tal vez pariente de
Vitiza; por otra parte estaban los que se negaban a que gobernara un miembro
del linaje de Egica y Vitiza, que apostaban por retomar la elecciéon del nuevo rey
por los magnates del reino, segiin la costumbre tradicional.

Seguin una cronica, «una parte de los godos eligio rey a un tal Rodrigo, que no
era de estirpe real, sino caudillo y caballero»:6. El origen de Rodrigo es ain mas
controvertido si cabe y presenta todavia méas contradicciones: miembro de una
familia de sangre real para unos, o un guerrero gardingo que usurp6 el poder por
la fuerza para otros.

La Croénica Rotense, que intenta legitimar a la monarquia asturiana como
heredera directa del linaje de los reyes godos, presenta a Rodrigo como hijo de
Teodofredo, hijo a su vez del rey Chindasvinto.

Pero, équién era Rodrigo realmente? Las fuentes vuelven a dar varias
alternativas: ¢un gardingo de Vitiza que gobernaba en Coérdoba, el lider de un
poderoso clan de la nobleza visigoda, un ambicioso soldado que se rebel6 contra
Vitiza, un antiguo tutor del hijo de Vitiza o el dux de la Bética? En cualquier caso,
para ocupar el trono Rodrigo cont6 con el apoyo de un importante sector de la
alta nobleza, que habia legalizado su posicion «a instancias del Senado», quiza en
referencia al grupo de nobles que lo auparon?’. Lo hizo hecho en contra de las
pretensiones del otro grupo nobiliario, el que apoyaba a Agila.

En medio de tantas conjuras palaciegas, intrigas familiares y luchas por el
poder, los visigodos seguian siendo incapaces de someter por completo a los
montafieses del norte hispano?s.

En la primavera del 711 esos pueblos lo debian haber vuelto a olvidar, porque
Rodrigo, pese a los graves problemas que lo acuciaban para hacerse con el control
de todo el reino visigodo ante la resistencia y oposicion de los vitizianos, encabezo
una campana militar por tierras de Pamplona. Por alli andaba tratando de
someter a los vascones cuando recibi la noticia de que aquellas gentes extranas
procedentes de oriente, con las que segtin algunos habia pactado en el 710 para
deponer a Vitiza, habian conquistado todo el norte de Africa y habian
desembarcado con un nutrido ejército y con intenciones nada amistosas en la
bahia de Algeciras.

Una corriente rancia y pseudohistorica, en la que militan con fervor
aficionados a escribir Historia sin rigor, con la lectura de apenas media docena

16 Aqui hay dos hijos, Opas y Sisberto; Rodrigo, rey frente a Agila, hijo de Vitiza, es proclamado
por sus partidarios en Toledo (C. MARTIN, La géographie du pouvoir dans UEspagne
visigothique, p. 75).

17 Edward A. THOMPSON, Los godos en Espaiia, Madrid, Alianza Ed., 1979, p. 284; Tawfiq
IBRAHIM, «Nuevos documentos sobre la conquista omeya de Hispania. Los precintos de plomo»,
Arqueologia entre dos mundos, 1, 2011, p. 147-161, p. 144.

18T, F. GLICK, Cristianos y musulmanes en la Espana medieval (711-1250), Madrid, Alianza Ed.,
1991, p. 56.

10



de textos parciales y sesgados y un par de topicos, considera a los monarcas
visigodos como los «primeros reyes de Espafia» y «los fundadores de la nacion
espafiola». Sin embargo, los reyes visigodos lo fueron de un pueblo y no de una
nacion. Rex wisigothorum, «rey de los visigodos», es como se intitularon
habitualmente estos soberanos, que no se identificaron con un territorio, sino con
el regnum. Las cronicas y actas de los concilios se refieren a ellos con los
calificativos de rex, princeps, senior e incluso en algin caso, como el de
Recesvinto, gloriosisimo sefior e imperator®. No reinaron sobre toda la antigua
provincia romana de Hispania, sino sobre parte de ella, que fue cambiando con
el tiempo, y ademas también lo hicieron sobre la provincia romana de
Septimania, el sureste de la Galia. Hispania nunca fue un concepto politico, sino
un espacio geografico: la peninsula Ibérica.

El Estado visigodo nunca se identificacién con un territorio concreto, sino
como los dominios que gobernaba su rey. No existia «Espafia», o Hispania, como
unidad politica en los siglos VIy VII, sino un pueblo, el visigodo, que a partir de
mediados del siglo VI sera gobernado por un rey desde Toledo. Solo Sisenando se
denomind como rex Hispaniae et Gallaecia en las actas del IV Concilio de Toledo
en el ano 633, quizas en referencia indirecta a la conquista del reino suevo y su
incorporacion al regnum visigodo, en tanto que Rodrigo se proclamé rex Toletus
et Egitania2°.

Hispania, o Spania como la llama Isidoro de Toledo, sigui6 siendo un concepto
geografico, en tanto el espacio gobernado por la monarquia goda de Toledo fue el
Regnum gothorum (el «reino de los godos»).

A mediados del 709 todo el norte de Africa estaba ya bajo control musulméan.
En el 710 los musulmanes realizaron un primer desembarco en Tarifa y en abril
del 711 se produjo la gran invasion, perfectamente organizada y bien orquestada.

Los tres meses que discurrieron entre el primer desembarco y la batalla
decisiva sirvieron a los musulmanes para organizarse y prepararse
convenientemente para el combate. Rodrigo aparecid al frente de sus tropas cerca
de Algeciras a mediados del mes de julio. Los dos ejércitos se encontraron en un
lugar del sur de la actual provincia de Cadiz, cuya ubicacion exacta sigue siendo
objeto de controversia, pero que todavia no esté localizado.

Tradicionalmente se ha ubicado en el rio Guadalete, debido a una deficiente
identificacion del toponimo wadi lakka, «el rio del lago», que se cita en algunas
cronicas arabes, y asi paso a las traducciones de los cronistas de la época de
Alfonso X el Sabio en la segunda mitad del siglo XIII. Claudio Sanchez Albornoz
identific6 este topénimo, por mera paronimia, con el rio Guadalete, y de este
modo se incorpor6 a la historiografia espafnola, pero no fue alli. Se han barajado
varias ubicaciones, todas ellas dentro de un radio de unos 50 kildbmetros desde la
bahia de Algeciras: el rio Barbate, la laguna de la Janda, los Transductine
promontorios, es decir, las montanas transductinas, el rio Guadarranque, wadi
al-Ring o «rio de Rodrigo», cerca de Gibraltar, el rio Umm Hakim en Sidonia, el
arroyo Laca, una laguna en la campina en Jerez, cerca de la localidad de Laca o el

19 Soledad de SILVA, «La mas antigua iconografia medieval de los reyes visigodos», in Los
visigodos. Historia y civilizaciéon, Antigiiedad y cristianismo: revista de estudios sobre
antigiiedad tardia, 3, 1988, p. 537-558, p. 539.

20 Felipe MATEU Y LLOPIS, Los atributos de la realeza en los tremises godos y las categorias
diplomaticas contemporaneas, Anales toledanos, 3, 1971, p. 139-158, p. 147.

11



rio Guadarranque. Incluso se ha supuesto que el desembarco de los bereberes no
fue en el sur peninsular, sino en la mismisima bahia de Cartagena, y la batalla
posterior a orillas del wadi Lantin, el rio Sangonera, afluente del Segura en la
region de Murcia.

En mi opinion, el lugar mas probable donde se pudo librar la batalla definitiva
fue en algtin lugar propicio al pie de los montes que rodean por el norte y el oeste
la bahia de Algeciras, tal cual ha investigado recientemente José Soto Chica2!.
Esas elevaciones son conocidas como las montainas transductinas, por la cercania
de la ciudad romana de Iulia Traducta, actual Algeciras, el lugar donde la ubica la
Cronica mozarabe del 754, 1a fuente cronologicamente mas cercana a la fecha de
la batalla.

En cualquier caso, la batalla decisiva a la que se refieren todas las fuentes tuvo
lugar a finales de julio en el wadi lakka, seguramente al pie de las montanas
transductinas y cerca ya de la costa. En algunas cronicas se precisa que no dur6
un solo dia, como solia ser lo habitual en los combates entre dos ejércitos en
campo abierto, sino que se extendi6 durante tres jornadas. El combate se saldo
con una aplastante victoria de los bereberes, ayudados quiza por esa faccion de
los visigodos contraria a Rodrigo, que se mudo6 de bando sobre el mismo campo
de batalla. Nada se sabe de lo que ocurri6 con los vencidos, porque no hay
nombres ni de nobles ni de obispos que se puedan cotejar antes y después del
envite. Lo unico cierto es que el rey Rodrigo desapareci6 para siempre, leyendas
aparte, del escenario politico y que su reino se derrumbé y colapsé en apenas unos
meses.

La explicacion tradicional sobre la llegada de los musulmanes en el 711 es
demasiado simple, y es preciso sefialar que los cambios politicos fueron mas
rapidos que los socioecondmicos, que tardaron en producirse. La conquista del
711 constituyo el origen de un nuevo espacio llamado al-Andalus, generado a
partir de un proceso de arabizacidon y de un cambio politico que implant6 una
nueva sociedad basada en «premisas ideolodgicas, religiosas, culturales y
lingtiisticas»22.

Se ha dicho que el reino de Toledo estaba en crisis, «cada vez mas fuerte en el
711»23 y que el triunfo de los arabes se debi6 menos a su propia fuerza que a la
debilidad de los visigodos, que en el 711 recibieron un golpe de gracia para un
reino desmoralizado y en vias de desintegracion24; pero también se ha dicho que
hay que revisar la teoria tradicional de la debilidad el Estado visigodo y que la
caida de Rodrigo no fue por la crisis sino por «un fallo de estrategia»2s.

Débil o fuerte, el reino de Toledo disponia de un conjunto de fortificaciones
amplio y variado, pero que de demostré absolutamente inoperante e ineficaz ante

21 José SOTO CHICA, Los Visigodos. Hijos de un dios furioso, Madrid, Desperta Ferro, 2020. La
batalla se libro cerca de Tarifa y de la laguna de la Janda, o en las montafias transductinas, cerca
de Algeciras, la antigua colonia romana Iulia Traducta, en los montes Ojén, el Cabrito, la Luna, o
el propio pefidn de Gibraltar (Wenceslao SEGURA GONZALEZ, «Nueva vision del inicio de la
conquista musulmana de Espafia», Almoraina, 41, 2014, p. 59-74, p. 74).

22 Alejandro GARCIA SANJUAN, La conquista islamica de la peninsula ibérica y la
tergiversacion del pasado: del catastrofismo al negacionismo, Madrid, Marcial Pons, 2013,
p- 300.

23 Javier ARCE, Esperando a los arabes. Los visigodos en Hispania (507-711), Madrid, Marcial
Pons, 2011, p. 286.

24 P, D KING, Derecho y sociedad, Madrid, Alianza, 1981, p. 41.

25 A. GARCIA SANJUAN, op. cit., p. 376.

12



la invasién musulmana. Los musulmanes triunfantes se hicieron con todo el
poder e instauraron en Cérdoba la capital del nuevo emirato al que denominaron
al-Andalus.

La invencion del mito de Covadonga

Todas las fuentes escritas son obra humana y, por tanto, estan literalmente
manipuladas desde su origen. El caso de las cronicas, tanto cristianas como
arabes, sobre la conquista musulmana de la peninsula ibérica es paradigmatico.
Las crénicas y la historiografia cristiana consideraron a los reyes godos como
«espanoles» y a los soberanos omeyas como «extranjeros», usurpadores de una
tierra que no les pertenecia. A partir de esas consideraciones, que comienzan a
generalizarse a lo largo del siglo IX, lo «espafiol» se redujo tan sélo a lo
«cristiano», en tanto lo andalusi se consider6 como una especie de accidente, una
extrana anomalia y un largo paréntesis en la historia de Espafia. Aqui habian
permanecido los musulmanes durante ocho siglos como una especie de «okupas»
medievales, viviendo en una tierra que no les correspondia.

En el caso del mito de Covadonga, uno de los errores que se viene arrastrando
desde hace un siglo, es que Sanchez Albornoz, en su Origen de la naciéon
espanola, creyo, e hizo creer a muchos, en la veracidad de lo relatado en las
cronicas y en los diplomas. No se tuvo en cuenta algo esencial: que esos textos
estaban cargados de una intencién ideoldgica en la que primaba la difusion y
justificacion de un providencialismo religioso y de una evidente tendenciosidad
politica.

Los diplomas son escasisimos y muy dudosos, la mayoria son falsos y solo ocho
de ellos proceden de Asturias. La escasez de fuentes cristianas se agrava ademas
por la enorme tendenciosidad que destilan, pues tinicamente responden a la
obsesion de colocar la historia al servicio del poder y de la propaganda de los reyes
de Leo6n; y no s6lo son poquisimos los textos, es que, ademas, la mayoria de los
que estan fechados en los siglos VIII y IX o son falsos o presentan numerosas
interpolaciones de los siglos X al XIII.

De todo el siglo VIII sélo se conservan cinco cronicas y diploma del rey Silo: la
Cronica arabigo-bizantina, o Continuatio isidoriana hispana, que no cita la
legendaria batalla de Covadonga; la Créonica mozarabe del 754 se atribuye a un
mozarabe an6nimo, que tampoco cita la batalla de Covadonga; el Cronicon
Moissiacense, muy inconcreto y nada de Covadonga; Ordo annorum mundi, una
cronica breve tal vez inspiracion de la Cronica Albeldense, sin que aparezca la
batalla de Covadonga, y los Anales Portugueses, con un texto poco elaborado y
sin Covadonga.

Para buena parte del siglo IX el silencio todavia es mayor que en la centuria
anterior; se ha supuesto, sin mas argumentos que la especulacion, que en el
reinado de Alfonso II el Casto se redact6 una magna cronica de la que beberian
sus fuentes las cronicas del reinado de Alfonso III a fines de esa centuria, pero no
se conoce ninguna cronica durante mas de un siglo, desde el ultimo tercio del
siglo VIII a finales del IX, hasta que en el reinado de Alfonso III se elabor6 un
ambicioso proyecto para redactar una gran cronica que se ha transmitido en
varias variantes, lo que implic6 un cambio ideoldgico con respecto a las cronicas
del siglo VIII, al incorporar la tesis neogoticista, segtin la cual el reino de los godos

13



no habia desaparecido en el afio 711, sino que se habia trasladado a Asturias,
asentando asi un claro proposito: la «continuidad entre el reino de Toledo y el
primitivo reino astur», lo que no deja de ser una ficcion con evidente caracter e
intencion propagandisticosz2°.

Las versiones de las cronicas del ciclo de Alfonso III son claros instrumentos
al servicio del poder, Se trata de varias cronicas sobre las que se han vertido
numerosas y a veces contradictorias tesis y sobre las que cada vez son mas
numerosas las opiniones de que ofrecen «escasa fiabilidad». Escritas entre los
anos 883 y 890 se han transmitido a través de copias posteriores, y se desconoce
su «estado original»; en las cronicas del ciclo de Alfonso III predomina la
fantasia2’.

La Croénica Rotense y la Cronica ad Sebastianum u Ovetense son variantes de
un mismo texto de fines del siglo IX, pero hay divergencias entre los historiadores
sobre cudl de ellas es la mas antigua, e incluso hay quien sostiene que la Ad
Sebastianum es una adaptacion de la Rotense, redactada por Sebastian, sobrino
del Alfonso III y obispo de Salamanca. Las dos presentan la tesis de que el reino
de los godos no desaparecio, sino que se redujo en extensiéon por la invasiéon
musulmana y se desplazo6 a Asturias28.

La Croénica Albeldense, basada en el Cronicon de Isidoro de Sevilla, se escribid
entre los afios 881 y 890 probablemente por encargo del rey Alfonso III, aunque
el ejemplar mas antiguo que se conoce se copio en el monasterio riojano de San
Millan de la Cogolla en el afio 95129.

26 Esta cronica fue promovida por Alfonso III en 883, con sus dos variantes, con la intencion de
reinstaurar desde Asturias la monarquia visigoda (Ramén MENENDEZ PIDAL, El imperio
hispdnico y los cinco reinos, Madrid, Instituto de estudios politicos, 1950, p. 17; Ifiaki MARTIN
VISO, «Colapso politico y sociedades locales: el Noroeste de la peninsula ibérica (siglos VIII-IX)»,
Reti Medievali Rivista, 17 (2), 2016, p. 2-35, p. 2).

27 Roger COLLINS, La conquista drabe. 710-797, Barcelona, Critica, 1991, p.37; Luis R.
MENENDEZ BUEYES y Adriana CARRILES GARCIA, «Fiscalidad y poder entre la
Tardoantigiiedad y la Alta Edad Media en un reino postgerménico: el reino de Asturias (periodo
formativo, siglos V-VIII)», in P. C. DIAZ MARTINEZ e I. MARTIN VISO (eds.), Between Taxation
and Rent. Fiscal Problems from late Antiquity to Early Middle Ages, Bari, Edipuglia, 2011,
p- 271-394, p. 274; Adeline RUCQUOI, «El fin del milenarismo en la Espafia de los siglos X y XI»,
in José Ignacio DE LA IGLESIA DUARTE, Milenarismo y milenaristas en la Espafia Medieval,
Logrono, Instituto de Estudios Riojanos, 1999, p. 281-304, p. 297.

28 Tvan PEREZ MARINAS, «Regnum gothorum y regnun Hispaniae en las crénicas hispano-
cristianas de los siglos VIII y IX: continuacion, fin o traslado en el relato de la conquista arabe»,
Estudios Medievales Hispanicos, 2, 2013, p. 175-200, p. 185; Andrea Maria ORDONEZ CUEVAS,
«La legitimidad de los reyes asturianos en las crénicas de Alfonso III», Estudios Medievales
Hispanicos, 5, 2016, p. 7-43, p. 11.

29 Arsenio DACOSTA MARTINEZ, «Notas sobre las cronicas ovetenses del siglo IX. Pelayo y el
sistema sucesorio en el caudillaje asturiano», Studia Historica. Historia Medieval, 10,1992, p. 9-
46, p.10-12; W.SEGURA GONZALEZ, «Inicio de la invasiéon arabe de Espafia. Fuentes
documentales», Al Qantir, 10, 2010, p. 1-134, p. 13. Se fecha en el afio 890, pero la primera copia
en San Millan de la Cogolla de 951, otra de 974-976 (cf. A. M. ORDONEZ CUEVAS, art. cit. p. 11)
y otra de 992 (A. RUCQUOI, art cit., p. 297); es la Crénica Profética del 883 (A. M. ORDONEZ,
art. cit., p. 11), que no se conserva como tal; forma parte de la Crénica Albeldense, escrita en 881-
883; la version «oficial» es de comienzos del siglo XII; un monje llamado Vegila la continué hasta
el afo 976 (R. COLLINS, op. cit., p. 282); segin Ubieto, es «facilmente refutable» (César GARCIA
DE CASTRO VALDES, «La batalla de Covadonga. Problema historiografico, trasfondo histérico y
consecuencias sociopoliticas», Nailos, Anejos 5, 2019, p. 685-751, p. 688). La edicién critica de
las 4 versiones de la cronica de Alfonso III (Jan PRELOG, Die Chronik Alfons III. Untersuchung
und kritische Edition der vier Redaktionen, Frankfurt, Peter Lang, 1980). Garcia Moreno asevera,

14



La Croénica Profética, escrita poco antes del afio 880, 169 anos después de la
batalla del 711 cerca de Algeciras, no se conserva como tal; forma parte de la
Cronica Albeldense, pero se redact6 una especie de version «oficial» a comienzos
del siglo XII, y contiene numerosos elementos milenaristas. Profetiza que el
triunfo de Alfonso III sobre los musulmanes, que en la crénica se citan como
«sarracenos» y no como «caldeos», se producira a los 170 afios de la conquista
musulmana, es decir, en el afio 881, y que el final de la dominacion arabe llegara
el dia 11 de noviembre del ano 884, aludiendo a una equivoca referencia del
profeta Ezequiel; utiliza a los pueblos biblicos de Gog y Magog como metéafora: el
de Gog seria el pueblo de los godos, vencidos y sometidos por Magog, el pueblo
arabe, hasta que los astures venguen esa derrota y devuelvan la tierra de Hispania
al dominio cristiano. Las crénicas de Alfonso III incorporaron frases de la
Crénica Profética y la idea de que los ultimos reyes godos habian sido los
culpables, por sus muchos y graves pecados, de la conquista musulmanase.

Las cronicas de la corte de Alfonso III pretenden ser una continuacion de las
Historias de Isidoro de Sevilla, con cierta sofisticacion en el relato, mucho
artificio literario y dudosisima verosimilitud, que, desde luego, se redactaron
como un instrumento de propagada al servicio del poder asturiano recién
trasladado a Le6n. La lectura de las crénicas de Alfonso III provoca extraneza,
suspicacia y falta de credibilidad. Lo que pretenden es legitimar el linaje de los
reyes de Asturias por la sangre real; asi, se niega la legitimidad del rey visigodo
Ervigio, que aparece como asesino de Wamba al envenenarlo, y se vuelca sobre
Vitiza toda una catarata de improperios, comision de pecados, perversiones y
vicios, para buscar la legitimidad de la sangre real en la estirpe de Chindasvinto
y Recesvinto a través de la descendencia directa de Pelayo, al que se glorifica.

Siguiendo la estela de la Croénica del 754, los cronistas de la corte leonesa de
Alfonso III (866-910) dieron un paso mas y maquinaron la idea de que los
cristianos tenian el derecho y el deber de la «recuperacion» de Yspaniam, cuyos
propietarios legitimos eran los reyes de Asturias y de Leon. Este soberano,
inspirado por algunos mozarabes cordobeses como Dulcidio, continuador de la
posiciones de los martires cordobeses de mediados del siglo IX, fue quien puso
en marcha la reivindicacion histérica de la «recuperacion de la Hispania cristiana
de los godos», proclamandose heredero de su legado y de su tradicion. En esa
pretendida herencia se basaron los llamados derechos historicos de Alfonso Iy
del reino de Leon a la conquista de las tierras del antiguo reino godo de Toledo y

«sin prueba alguna», que la Albeldense es la cronica perdida de la época de Alfonso II (C. GARCIA
DE CASTRO, art. cit., p. 689).

30 Amancio ISLA FREZ, , «Los astures: el populus y la populatio», in La época de la monarquia
asturiana, Oviedo, Real Instituto de Estudios Asturianos, 2002, p. 17-42; Arsenio DACOSTA
MARTINEZ, «Relato y discurso en los origenes del reino asturleonés», Studia Historica. Historia
Medieval, 22, 2004, p.153-186, p.167; Paulino IRADIEL, Salustiano MORETA y Esteban
SARASA, Historia medieval de la Espana cristiana, Madrid, Catedra, 1989, p. 24; R. COLLINS,
op. cit., p. 24; Jean FLORI, El islam y el fin de los tiempos. La interpretacion profética de las
invasiones musulmanas en la cristiandad medieval, Madrid, Akal, 2012, p.143-144;
A. RUCQUOI, art. cit., p. 290. Se recupera el neogoticismo que permite dar a Fernando III una
legitimidad dinastica después de la reunificaciéon de Castilla y Le6n en 1230; las referencias a
Rodrigo legitiman la guerra y la regeneracién de Espafia por Castilla para preparar la
canonizacion de Fernando III, que se presenta como el contramodelo de Rodrigo; Fernando IIT
es el paradigma de «rey cristianisimo» sobre las cruzadas, que retoma la Espana cristiana y no la
visigoda (Gaél LE MORVAN DE VILLENEUVE, Le mythe néo-wisigothique dans la culture
historique de U'Espagne médiévale (XII-XIII¢ siecles), tesis doctoral, Paris, 2013, p. 92-99).

15



a conseguir la derrota del islam, con la magnificacion por los cronistas de la figura
de Alfonso III como el elegido para esa proeza.

Asentada la conquista por los musulmanes, establecido y consolidado el reino
de Asturias, desde fines del siglo IX el de Le6n en el noroeste de la Peninsula, las
cronicas de Alfonso III trataron de explicar lo sucedido, y para ello el factor
religioso y mesidnico era fundamental. Se identific6 a los reyes godos como los
«auténticos espafioles», reclamando la propiedad de al-Andalus como legitimos
sucesores de los reyes visigodos.

Fue en las créonicas de Alfonso III a partir del afo 883, cuando se elaboro6 el
relato mitificado de la legendaria batalla de Covadonga, que en las cronicas e
historias de los siglos siguientes se asentd como un aserto historico
incontrovertible, colocando un mayor énfasis si cabe en esta batalla milagrosa
como el origen necesario de la resistencia contra el islam de al-Andalus. En
realidad, los cronistas de Alfonso III no hicieron otra cosa que continuar las
historias de san Isidoro y copiar parrafos enteros de la Biblia, adaptando algunos
de sus relatos al tiempo de los origenes del reino de Asturias.

Este sencillo esquema, fijado a fines del siglo IX, se precis6 y complementd en
los siglos siguientes en la Cronica de Sampiro, la Créonica adversus paganos, de
Paulo Orosio, la Cronica Silense, el Codice Emilianense, la Nomina Real leonesa,
los Anales Castellanos Primeros, la Crénica del obispo don Pelayo, la Historia
Compostelana, el Liber Sancti Iacobi, la Primera Cronica anonima de Sahagun
y la Cronica de emperador Alfonso VII, la Crénica latina de los reyes de Castilla,
el Chronicon Mundi de Lucas de Tuy, De Rebus Hispaniae de Rodrigo Jiménez
de Rada, De Preconiis Hispaniae de Juan Gil de Zamora y, sobre todo, la Gran y
General Historia y la Historia de Espafia, de Alfonso X el Sabio. En estas
cronicas del siglo XIII se recogieron y magnificaron todos los elementos de ficciéon
de las cronicas de Alfonso III, como la filiacion de Pelayo con los reyes godos, la
legitimidad dinastica del propio Fernando III el Santo como heredero de ese
linaje comun, el providencialismo para declarar la guerra santa contra los
musulmanes y la regeneracion de toda Espafia por y desde Castilla.

En cuanto a las cronicas arabes, las mas antiguas ni siquiera se redactaron en
al-Andalus, sino en Arabia y Egipto, y ofrecen, por tanto, una vision muy lejana y
secundaria de lo ocurrido en Hispania, con visiones muy diferentes entre ellas y
siempre de segunda mano. En ninguna de ellas se cita la batalla de Covadonga:
El libro de la historia y las campaiias, de Al-Wapiti de Medina, el Kitab al-Tarij,
o Libro de la Historia, de Abd al-Malik Ibn Habib de mediados del siglo IV, el
Kitab Futuh al-Buldan (Libro de las conquistas de las tierras) de Al-Baladhuri,
Al-Imana wa-l-Siyasa de Ibn Qutayba y las cronicas de Al-Tabari, Ibn Abi Riga
y Tariq Abu Zara, autores egipcios de mediados del siglo IX, que contienen relatos
legendarios y la idea general de que al-Andalus se conquist6 por las armas.

Tampoco aparece el mito de Covadonga en Ibn Abd al-Hakam y la Conquista
de Africa del Norte y Espafia, ni en Ibn Qutayba y su Al-Imana wa-I-Siyasa, ni
en Al-Baladhuri y Kitab Futuh al-Buldan o «Libro de las conquistas de las
tierras», ni en Ibn Abi Riqa, Conquista de Espara por los arabes. Tampoco en
Al-Razi, ni en Ibn Hayyan o Al-Maqgqari; ni en Ibn Qutiyya y su historia de la
conquista de al Andalus (Tarij iftitah al-Andalus), ni en Arib ibn Sad ni en Ibn
al-Raqiq, autor de Tarij Ifriquiya wa-I-Magrib.

16



La batalla de Covadonga vuelve a estar ausente en las recopilaciones
cronisticas escritas a partir del siglo XI: Fath al-Andalus, de autor an6énimo, o en
la obra de Abu Ubayd al-Bakri, ni en el Ajbar Majmua, ni en el Libro de lo
suficiente acerca de las noticias de los califas, de Ibn al-Kardabus, en el cual se
insertan algunas de las profecias sobre el destino de Hispania y la llegada de los
arabes, ni en las obras de Abu Jafar, El libro de las suficiencias sobre la historia
de los califas y la de Ibn al-Atir, Al-Kamil fi [-Tarij. Tampoco en autores como
Ibn al-Sabbat, que relata la conquista de al-Andalus, ni en las obras de Idrisi, Al-
Marrakussi, Al-Muqqadima, o Introduccién a la historia universal, de Ibn
Jaldin, Kitab al-Rawd al-Mitar de Al-Himyari, la Conquista del Africa
septentrional por los musulmanes de Al-Nawayri, las Noticias de las conquistas
del Magreb de Al-Halim, Rawd al-Qirtar de Ali ibn Abi Zar y las obras de
contenido geografico como la Geografia de Abu al-Fida, Geografia y descripcion
de al-Andalus de autor anénimo, y ya el siglo XV la obra de Al-Qalqasandi.

Por fin, Al-Maqqgari nada dice en su recopilacion de las noticias sobre la
conquista en el siglo XVII, donde se recogen numerosas noticias tanto del lado
musulman como del cristiano.

Las cronicas arabes siempre se refieren a la irrupcion de los musulmanes en
Hispania con el término «conquista», en reaccion a las cronicas de Alfonso 111,
que los empujoé a ofrecer a partir del finales del siglo IX una visién triunfalista de
la expansién musulmana y de la conquista de al-Andalus; pero las fuentes arabes
no so6lo son tardias, sino también profundamente contradictorias. Algunas hablan
de una conquista a la fuerza, incluso con episodios de violencia, pero otras
presentan la incursién de los musulmanes como una expansion pacifica y el
sometimiento voluntario de los hispanogodos mediante acuerdos y capitulacion.
Las contradicciones suelen encontrarse dentro de una misma fuente, de manera
que el historiador puede encontrar lo que quiera buscar.

Pero entre tantas contradicciones, en ninguna de las fuentes arabes aparece la
batalla de Covadonga.

Los historiadores medievalistas han ignorado las fuentes arqueolégicas, pero
desde la ultima década del siglo XX las prospecciones y excavaciones
arqueoldgicas en yacimientos de los siglos VII al IX se han multiplicado
exponencialmente, y sus resultados han significado una renovacion profunda de
la historiografia, especialmente notoria en el noroeste y centro peninsular, lo que
ha supuesto un cambio sustancial en el conocimiento que se tenia hasta hace
treinta afios de la conquista y asentamiento islamicos.

Las aportaciones de la arqueologia al conocimiento del proceso de islamizacion
de la Peninsula Ibérica son trascendentales, tanto que no s6lo han puesto «en tela
de juicio algunos de los principales paradigmas historiograficos» tradicionales,
sino que han provocado, pese a que numerosos historiadores meramente
documentalistas sigan sin querer verlo, un auténtico cambio en el conocimiento
de la historia de la Alta Edad Media en Espana.

El registro arqueoldgico de los tltimos treinta afios ha provocado un cambio
radical en la manera de entender la historia de la primera mitad del siglo VIII; el
estudio de las fortificaciones levantadas en algunos pasos de la cordillera
cantabrica en torno al afo 700, como el Homé6n de Faro o la Carisa, las
excavaciones en ciudades despobladas como Recopolis (Zorita de los Canes,
Guadalajara) o Eio (el Tolmo de Minateda, en Hellin, Albacete), las excavaciones

17



en cascos urbanos de ciudades que han perdurado desde la Antigiiedad, como
Zaragoza, Cordoba, Mérida, Toledo o Sevilla, el descubrimiento de numerosas
aldeas de los siglos VI al IX, hasta ahora invisibles en el registro escrito, y de las
fortificaciones de esa misma época, o los estudios numismaticos y de los precintos
de bronce han revolucionado y dado un giro radical a los planteamientos que se
consideraban asertos inamovibles.

Los resultados ya son sorprendentes, aunque queda mucho por hacer, pero el
que no existan estratos de destrucciones violentas ni en los yacimientos
abandonados entre los siglos VIII y IX, ni en las ciudades habitadas hasta hoy, y
que se constate la continuidad de habitats y modos de vida durante el primer siglo
y medio de dominio musulman son pruebas harto significativas del alto grado de
fabulacion que se introdujo en algunas croénicas, aludiendo a una conquista y una
destruccion violentisimas, y que los documentalistas apenas han cuestionado;
espero que hasta hoy.

Especialmente significativas han sido las excavaciones sistematicas llevadas a
cabo en el yacimiento del Tolmo de Minateda, en Hellin, en la ciudad de
Recdpolis, en Zorita de los Canes, en el yacimiento de Guarrazar en Guadamur o
en el poblado del Bobalar, cerca de Lérida.

Librada con gran éxito para los musulmanes la batalla de julio del 711 y con las
rutas a seguir perfectamente estudiadas, los invasores bereberes se dirigieron
hacia el norte divididos en tres columnas y sin apenas resistencia; solo un
combate en Ecija, un extrafio episodio en Cérdoba y un asedio en Mérida.

La conquista fue rapidisima; a mediados del afio 714 la practica totalidad de la
Peninsula estaba ocupada. Semejante rapidez y facilidad de esta conquista solo
se explica ante la desunién y enfrentamiento de los gobernantes visigodos, por la
falta de empatia de los godos con los hispanorromanos y por la indiferencia de
mayoria de la poblacion ante la llegada de los musulmanes.

En el ano 713 los pactos de capitulacion se habian convertido en la manera de
someterse al islam por parte de los hispanos sin tener que combatir y sin perder
sus tierras. Se trataba de un cambio de sefiores: dejar de pagar tributos a los
visigodos de Toledo para pasar a pagarlos a los musulmanes, y en aceptables
condiciones.

La ocupacion de Asturias no encontré oposicion local. La sumision de la
aristocracia indigena mediante mecanismos y acuerdos desconocidos y la
desaparicién traumética y fulminante del Estado visigodo, inexistente desde
finales de julio del 711, precipitaron la rapida sumision de toda la region, hasta tal
punto que en el 713 ya habia un gobernador musulman en Gijon, cuya verdadera
identidad es muy controvertida.

Pese al catastrofismo de la Crénica mozarabe, tras las campanas de Tariq y de
Musa no se destruy6 ninguna iglesia. Tariq pacté por su cuenta con magnates
visigodos como Teodomiro, Urbano, Agila, Ricisindo y otros. Los sometidos no
fueron obligados ni a aceptar el islam ni a renegar del cristianismo.

Habia ocurrido todo tan deprisa que los musulmanes no pusieron cuidado
alguno en las fortificaciones, pues ni siquiera lo necesitaban ante la inanidad de
los indigenas hispanos. Las expediciones militares a Astorga, Lugo o Ledn
constatan el tremendo vacio de poder existente ante el colapso del Estado

18



visigodo y la desarticulacion de las aristocracias locales. La invasion arabe en esta
zona no supuso una gran ruptura en la mayor parte de la actual Galicia, y parece
que los arabes no mostraron interés en ella.

Durante los cinco primeros afos que siguieron a la invasion del 711 no hubo
reaccion alguna por parte de los hispanos, que asumieron de forma inmediata
que un nuevo poder se habia asentado en Hispania, pero a partir del 716 las cosas
comenzaron a cambiar. Hacia el 717 cantabros, astures y vascones comenzaron a
dar las primeras sefales de resistencia. Nunca sometidos por los visigodos, hacia
dos siglos que aguantaban los envites de los ejércitos de Toledo, como también lo
estaban haciendo los vascones en la primavera del 711, cuanto los ataco el rey
Rodrigo. La conquista arabe los sorprendi6 en un primer momento, pero los
pueblos del norte reaccionaron y organizaron de nuevo la resistencia al invasor.
Si durante siglo y medio lo habian hecho ante el poder visigodo de Toledo, ahora
lo harian ante el poder musulmén de Coérdoba.

Entre el 717y el 719 la resistencia astur comenz6 a manifestarse. Fue entonces
cuando aparecié en las montafias cantabricas un caudillo llamado Pelayo, que
tanto las fuentes cristianas como las arabes lo sefialan como el lider capaz de
aglutinar a todas aquellas gentes del norte que no habian querido pagar tributos
a los visigodos y ahora se rebelaban ante el aumento de tributos exigidos por los
arabes.

El 3 de junio del afio 718 se produjo un impactante eclipse total de sol; algunos
pensaron que era una senal de mal augurio y que lo mejor seria retirarse, pero el
califa Umar II, que seguia dudando, no dio la orden de abandonar al-Andalus.

Una corriente negacionista, encabezada por Olagiie, sostiene que los arabes no
invadieron Hispania, sino que la islamizacién se produjo de manera espontanea,
promovida por la propia poblacion indigena, harta del dominio, los abusos y los
impuestos a que la sometieron los visigodos. No fue asi. Bereberes y arabes
invadieron Hispania en el 711, y la conquistaron por completo en apenas cinco
afnos.

La construccion del mito

Segin los cronistas cristianos, la conquista del reino visigodo resulté una
verdadera tragedia, por ello, se alteraron los hechos y las situaciones historicas y
se manipularon las causas y los efectos para presentar a un islam demoledor y
cruel frente a una cristiandad en busca de la justicia historica y de la reparacion
de una tropelia.

Tanto los cronistas arabes como los cristianos mezclaron realidad y ficcion, de
veracidad y leyenda. Las croénicas cristianas atendieron a la propaganda
antiislamica, utilizando parrafos enteros de distintos libros de la Biblia, con
ligeras adaptaciones en el tiempo y en los personajes, para describir los presuntos
horrores de la conquista y reivindicar asi tanto lo justo de la venganza como la
obligacion de los cristianos de recuperar el territorio perdido.

El origen de todas las leyendas naci6 en el propio desarrollo de la conquista.
Un acontecimiento como ése fue de dificil explicacion, debid de serlo incluso para
las gentes que lo vivieron, y hubo que recurrir a razones de tipo sentimental, muy
literarias, para contar como se habia desencadenado la invasion y la ocupacién

19



de Hispania por los musulmanes. El mito es un factor esencial en tiempos
atavicos; que un par de decenas de miles de guerreros (si las crénicas no enganan,
que seguro que lo hacen), aunque muy bregados en las campanas del norte de
Africa, conquistaran en apenas cuatro afios un territorio de casi seiscientos mil
kilometros cuadrados con una poblacién de tres a cuatro millones de habitantes
no deja de ser un hecho sorprendente, y es facil recurrir al mito; la suerte estaba
escrita y se explic6 de manera legendaria. Para analizar este fen6meno, de dificil
comprension racional, suele ser muy socorrido acudir al mito. Pelayo, el
misterioso caudillo que encabez6 la resistencia al islam en las montafas astures,
recibio, segin las cronicas leonesas, la ayuda divina en Covadonga para derrotar
a un ejército muy superior. Surgié el milagro, y la intervencién sobrenatural
ayudo6 a comprender y a justificar lo inexplicable.

Hacia el afio 720 todo el norte peninsular habia sido sometido. La poblaciéon
acepto6 la capitulacion y el pago de tributos, y para controlar la zona cantabrica,
la mas rebelde contra el poder central de Toledo durante el reino de los visigodos,
se estableci6 un centro politico en Gijon y en Ledn se instalé un contingente
norteafricano. La aristocracia astur, que se habia rebelado contra los visigodos a
fines del siglo VII, pact6 con los musulmanes recién llegados y acept6 el pago de
tributos, al menos hasta el afio 725, cuando se produjo la primera revuelta en la
zona a causa de la excesiva presion tributaria y coincidiendo con la expansion de
los musulmanes por el sur de Francia y con los primeros sintomas de la rivalidad
entre arabes y bereberes.

A mediados del siglo VIII no habia duda de que la invasion del 711 y la derrota
y desaparicion del Estado visigodo habian desencadenado el cambio mas
profundo y trascendental de la historia de la Peninsula Ibérica, y entonces si se
produjo una fuerte ruptura en un breve espacio de tiempo, incluso en la zona
noreste peninsular. Para entonces, el noroeste ya no estaba controlado por los
musulmanes, que habian fracasado en su intento de islamizar esta regiéon y
comenz6 una nueva etapa en la historia del islam, de Hispania y de al-Andalus.

Las tribus del norte, que habian resistido a la islamizacién, radicalizaron su
cristianismo como elemento diferenciador y sefia de identidad, a la vez que se
convirtieron a uno de los caudillos, a Pelayo, en simbolo humano de las
resistencia. La figura de Pelayo, que algunos han llegado a denominar de manera
asombrosa como «el primer rey de Espana», es tremendamente controvertida;
incluso no faltan quienes consideran que se trata de un personaje imaginario.

Segun los viejos relatos trufados de épica patriotera y de mesianismo cristiano,
Pelayo se presenta como el caudillo que los astures, que reunidos en una especie
de asamblea o concilio en la localidad de Brece, eligieron para que encabezara un
movimiento de resistencia politica y religiosa y se enfrentara a los invasores
musulmanes con la mision de llevar a cabo una redencion histérica, y lo
consagraron como el antepasado primigenio de los monarcas astures y leoneses,
el verdadero forjador del espiritu de resistencia cristiana frente al islam, el héroe
que encabez6 la victoria de los cristianos en la legendaria batalla de Covadonga.

Desde finales del siglo VIII la batalla de Covadonga se ha considerado como un
acontecimiento historico de extraordinaria relevancia, hasta tal punto que se fijé
este hecho legendario como el «inicio de la Reconquista» e incluso como el
momento de la «fundacion de la nacion espanola». «Espafia nacié en

20



Covadonga», llegb a afirmar Claudio Sanchez Albornoz en un arranque de fervor
patrioticos.

Todo muy épico, como se requiere a la hora de narrar los origenes de una
nacion, aunque la idea contemporanea de «nacion» que se aplica en este caso no
existiera en el siglo VIII, y hubiera que esperar mas de mil afios para fijar la
definicion moderna de ese concepto.

Alfonso III, primer rey de Ledn, necesitaba crear ese mito bélico y épico
fundacional, no en vano fue este monarca quien se apropio6 de lo augurado en la
Crénica Profética, que anunciaba la profecia de que un monarca cristiano
venceria a los musulmanes y se convertiria en soberano de toda Hispania,
aportando sus éxitos militares como la prueba definitiva de su razon. La
historiografia leonesa al servicio del rey Alfonso construy6 el relato de esta
inexistente batalla y la erigi6 como el acto primigenio del restaurado reino
cristiano perdido en el 711, y para ello se magnificaron los hechos, se
tergiversaron los acontecimientos, se falsificaron los datos, se acudi6 a la
intervencion divina y se crearon tradiciones posteriores que elaboraron
justificaciones legendarias dentro del reino asturs2,

La campaiia de propaganda que se gest6 a finales del siglo IX para asentar la
historicidad de la creaciéon de una batalla imaginaria que se habria librado en
tiempos de Pelayo fue monumental, lleg6 a adquirir proporciones dignas de las
epopeyas, se convirtié en un mito, se asenté como el dogma de la Historia oficial
leonesa y se alzdé como el simbolo de la unidad de Hispania bajo la direcciéon
suprema de los reyes leoneses3s.

Los relatos de finales del siglo IX construyeron el mito de Covadonga con un
proyecto de propaganda nacional, en donde se mezclaron historia y leyenda,
trufados de providencialismo, utilizando relatos orales y tradiciones que se
contaban en la region de Asturias y que colocaron a Covadonga como simbolo
polivalente y prueba de la proteccion divina sobre los monarcas del nuevo reino
cristiano.

La legendaria batalla de Covadonga no aparece, ni siquiera como referencia
indirecta, en numerosas fuentes y cronicas, tanto cristianas como arabes. Las
cronicas cristianas mas antiguas, escritas en el siglo VIII, no la citan, lo que es
algo bien significativo y la evidencia palmaria de que la batalla se invent6 con
posterioridad, cuando se creyo necesario hacerlo.

Cuando en la corte de Alfonso III de Ledn se decidi6 escribir la historia del
nuevo reino y se opt6 por comenzarlo en la épica y legendaria batalla librada por
Pelayo en Covadonga, lo que se hizo fue tomar varios relatos contenidos en los
libros del Antiguo Testamento y emular las hazafias de los personajes que
protagonizaron los episodios miticos narrados en esos textos. De ahi que el autor
de estas cronicas «esta familiarizado con la lectura asidua de la Biblia; el

31 Claudio SANCHEZ-ALBORNOZ, En torno a los origenes del feudalismo, 2 vols, Buenos Aires,
Ed. universitaria, 1977, I, p. 9.

32 «Los 4rabes son los sucesores de los visigodos -como enemigos- en la linea fronteriza de
Alfonso I» (BARBERO DE AGUILERA, A. y VIGIL PASCUAL, M. B., op. cit, p. 86).

33 Ibid., p. 87.

21



enfrentamiento entre astures y andalusies es un fragmento de la guerra de Israel
con los pueblos vecinos»34.

La narracion de la batalla de Covadonga ofrecida en las crénicas leonesas no
contiene solamente una especie de «evocaciones biblicas»35, sino que toda ella es
una interpolacion simplificada de los textos biblicos, que dota a los origenes del
reino astur de un sentido maravilloso del relato y convierte su principio mitico en
un acontecimiento surgido de una «victoria providencialista con milagro
incluido»36, inspirado en varios libros del Antiguo Testamento: Exodo, I Libro de
los Reyes, II Libro de los Reyes, Libro de los Jueces, Libro de Judit, los Salmos,
II Libro de los Macabeos, y de manera secundaria los libros de los profetas Isaias,
Jeremias, Baruch y Ezequiel.

La figura de Pelayo es el reflejo de héroes biblicos como Moisés, Josué, Gedeon
y Judas Macabeo3’. Las referencias a la Biblia son constantes en los relatos sobre
Covadonga, en un coordinado paralelismo en el que los caldeos, de los que
descienden los asirios, se citan en la Biblia como los enemigos del pueblo judio.
La emulacion es tal que ni siquiera se cambia el nombre de los enemigos de los
astures, que siguen siendo los «caldeos», transmutados en los musulmanes, en
una simbiosis egipcios-asirios-caldeos-musulmanes con israelistas-visigodos-
astures-cristianos.

La inexistente batalla de Covadonga fue creada por la monarquia de
Alfonso III. Los perfiles de este mito se configuraron en las cronicas escritas unos
doscientos afios después de la vida de Pelayo, basandose en que en Asturias y
Cantabria surgio6 hacia el afio 725 un poder local autéctono en torno al caudillo
Pelayo, a su familia y a los nobles mas cercanos, que fue capaz de fundar un reino
tras someter a la aristocracia local y aprovecharse de las guerra civiles que
asolaron al-Andalus y que provocaron el abandono de los musulmanes de esa
zona.

La invasion arabe no supuso una fractura cultural con el periodo anterior. En
la Cérdoba de mediados del siglo IX los cristianos disponian de bibliotecas como
la de Alvaro, donde se guardaban copias de las obras de san Jerénimo, Ildefonso
de Toledo, Sentencias de los padres griegos, Comentarios del Apocalipsis, libros
de Isaias, Daniel, Ezequiel, san Pablo, Isidoro de Sevilla, Tajon y Braulio, que
pasaron la norte cristiano sin demasiados impedimentos, llevadas algunas de
ellas por emigrados mozarabes.

En la construccién del mito, Pelayo necesitaba a Covadonga y Covadonga a
Pelayo, y Alfonso III a los dos, y la Espana pannacionalista a los tres. El problema

34 Javier ZABALO ZABALEGUI, «El nimero de musulmanes que atacaron Covadonga. Los
precedentes biblicos de unas cifras simbolicas», Historia. Instituciones. Documentos, 31, 2004,
p- 715-728, p. 716.

35 Reinhard SCHULZE, A modern history of the Islamic world, Londres, 1. B. Tauris, 2002, p. 43.
«Los relatos parecen sacados del Antiguo Testamento» (A. GARCIA SANJUAN, op. cit., p. 411).
36 José Maria MONSALVO ANTON, «En tiempo de los reyes donde yo vengo». Usos del pasado
y legitimacioén mondarquica (del reino de Asturias a los TrastGmara), Madrid, Sociedad Espafiola
de Estudios Medievales, serie minor, 7, 2021, p. 62. Los cronistas de Alfonso III se limitaron a
parafrasear pasajes de la Biblia (José Luis CORRAL, «Covadonga, la batalla que nunca ocurri6»,
25 batallas en la historia de Espafna, Zaragoza, Prames, 2020, p. 30-37, p. 34).

37 El perfil de Pelayo es un relato calcado de Judas Macabeo, con rasgos extraidos de un pasionario
hispanico (C. GARCIA DE CASTRO VALDES, art. cit., p. 690; A. ORDONEZ CUEVAS, art. cit.,

p. 21).

22



es que convirtieron al mito y a la leyenda en Historia. A ello contribuyeron de
manera decisiva historiadores conservadores empenados en convertir a la
leyenda de Covadonga en el origen de la «nacién espafiola» y de la
«Reconquista».

De este modo, «los mitos y las leyendas narrados en las crénicas acabaron
convirtiéndose en Historia», la Historia de Espafia»38.

38 J. L. CORRAL, Covadonga. La batalla que nunca fue, Barcelona, Ediciones B, 2024, p. 323.

23



Bibliografia

ARCE, Javier, Esperando a los arabes. Los visigodos en Hispania (507-711),
Madrid, Marcial Pons, 2011.

ARINO GIL, Enrique, «El habitat rural en la peninsula ibérica entre finales del
siglo IV y principios del VIII: un ensayo interpretativo», Antiquité Tardive, 21,

2013, p. 93-123.

BARBERO DE AGUILERA, Abilio y VIGIL PASCUAL, Marcelo, Sobre los
origenes sociales de la Reconquista, Barcelona, Ariel, 1974.

BAUTISTA, Francisco, «Sobre los primeros textos historiograficos en Hispania
después de 711. Las Adnotationes a los Chronica Byzantina-Arabica y su
influencia», in Jean-Pierre JARDIN, Patricia ROCHWERT-ZUILI y Héléne
THIEULIN-PARDO (dirs.), Histoires, femmes, pouvoirs. Péninsule Ibérique
(XIe-XVe siecle), Mélanges offerts au Professeur Georges Martin, Paris,
Classiques Garnier, col. Rencontres, 318, 2018, p. 55-79.

BESGA MARROQUIN, Armando, «Asturias en la época de los reinos
germanicos», Desperta Ferro: Antigua y medieval, 69, 2022, p. 6-10.

BRONISCH, Alexander Pierre, «Precisiones sobre algunas informaciones
histéricas en la Croénica de Alfonso III», Edad Media: revista de historia, 12,
2011, p. 35-66.

CASTELLANOS, Santiago y MARTIN VISO, Ifaki, «The local articulation of
central power in the north of the Iberian Peninsula (500-1000)», Early
Medieval Europe, 13 (1), 2005, p. 1-42.

COLLINS, Roger, La conquista arabe. 710-797, Barcelona, Critica, 1991.

CORRAL, José Luis, «Covadonga, la batalla que nunca ocurri6é», 25 batallas en
la historia de Esparia, Zaragoza, Prames, 2020, p. 30-37.
—, Covadonga. La batalla que nunca fue, Barcelona, Ediciones B, 2024.

DACOSTA MARTINEZ, Arsenio, «Notas sobre las cronicas ovetenses del siglo IX.
Pelayo y el sistema sucesorio en el caudillaje asturiano», Studia Historica.
Historia Medieval, 10, 1992, p. 9-46.

—, «Relato y discurso en los origenes del reino asturleonés», Studia Historica.
Historia Medieval, 22, 2004, p. 153-186.

DIAZ Y DIAZ, Manuel Cecilio, «Noticias histéricas en dos himnos litargicos
visigodos», Los visigodos. Historia y civilizacion, Antigiiedad y cristianismo:
revista de estudios sobre antigiiedad tardia, 3, 1988, p. 443-456.

DIEGO SANTOS, Francisco, «De la Asturias sueva y visigoda», Asturiensia
Medievalia, 3, 1979, p. 17-59.

24



DOMENECH BELDA, Carolina, «Circulacién monetaria de época emiral en el
Pais Valenciano: el problema de las primeras emisiones en cobre»,
Arqueologia y Territorio Medieval, 21, 2014, p. 9-37.

FERNANDEZ OCHOA, Carmen, GUTIERREZ GONZALEZ, Avelino y OREJAS
SACO DEL VALLE, Almudena, «Gijon entre la Antigliedad y 1a Edad Media»,
in Carmen FERNANDEZ OCHOA, Almudena OREJAS SACO DEL VALLE,
Paloma GARCIA DIAZ, Fernando GIL SENDINO (eds.), La fabrica de tabacos
de Gijon: Arqueologia e Historia de un espacio milenario, Gijon,
Ayuntamiento de Gijon, 2015, p. 282-295.

FLORI, Jean, El islam y el fin de los tiempos. La interpretacion profética de las
invasiones musulmanas en la cristiandad medieval, Madrid, Akal, 2012.

GARCIA DE CASTRO VALDES, César, «La batalla de Covadonga. Problema
historiografico, trasfondo histérico y consecuencias sociopoliticas», Nailos,
Anejos 5, 2019, p. 685-751.

GARCIA SANJUAN, Alejandro, La conquista isldmica de la peninsula ibérica y
la tergiversacion del pasado: del catastrofismo al negacionismo, Madrid,
Marcial Pons, 2013.

GLICK, T. F., Cristianos y musulmanes en la Espana medieval (711-1250),
Madrid, Alianza Ed., 1991.

GUTIERREZ GONZALEZ, José Avelino, «La formacién del territorio de Asturias
en el periodo de la monarquia asturiana», in Miguel Angel GARCIA GUINEA,
José Maria PEREZ GONZALEZ, Lorenzo ARIAS PARAMO (dirs.),
Enciclopedia del prerromanico en Asturias, Aguilar de Campoo, 2007, 1, p. 17-
56.

IBRAHIM, Tawfiq, «Nuevos documentos sobre la conquista omeya de Hispania.
Los precintos de plomo», Arqueologia entre dos mundos, 1, 2011, p. 147-161.

IRADIEL, Paulino, MORETA, Salustiano y SARASA, Esteban, Historia medieval
de la Espana cristiana, Madrid, Catedra, 1989.

ISLA FREZ, Amancio, «Los astures: el populus y la populatio», in La época de la
monarquia asturiana, Oviedo, Real Instituto de Estudios Asturianos, 2002,

p. 17-42.

KING, P. D, Derecho y sociedad, Madrid, Alianza, 1981.

LE MORVAN DE VILLENEUVE, Gaél, Le mythe néo-wisigothique dans la
culture historique de U'Espagne médiévale (XII-XIII¢ siecles), tesis doctoral,

Paris, 2013.

LEWIS, David Levering, El crisol de Dios. El Islam y el nacimiento de Europa
(570-1215), Barcelona, Editorial Paidos, 2009.

25



MANZANO MORENO, Eduardo , Conquistadores, emires y califas. Los omeyas
y la formacién de al-Andalus, Barcelona, Critica, 2006.

MARTIN, Céline, La géographie du pouvoir dans UEspagne visigothique, Lille,
Presses Universitaires du Septentrion, col. Histoire et Civilisations, 2003.

MARTIN VISO, Ifiaki, «Colapso politico y sociedades locales: el Noroeste de la
peninsula ibérica (siglos VIII-IX)», Reti Medievali Rivista, 17 (2), 2016, p. 2-
35.

—, «Colapso politico y sociedades locales: el Noroeste de la peninsula ibérica
(siglos VIII-IX)», Reti Medievali Rivista, 17 (2), 2016, p. 2-35.

—, «Asentamientos y jerarquias territoriales en la Meseta del Duero (siglos VII-
IX)», Nailos. Anejo, 5, 2019, p. 27-59.

MATEU Y LLOPIS, Felipe, Los atributos de la realeza en los tremises godos y las
categorias diplomdaticas contemporaneas, Anales toledanos, 3, 1971, p. 139-
158.

MENENDEZ BUEYES, Luis R. y CARRILES GARCIA, Adriana, «Fiscalidad y
poder entre la Tardoantigiiedad y la Alta Edad Media en un reino
postgermanico: el reino de Asturias (periodo formativo, siglos V-VIII)», in
P. C. DIAZ MARTINEZ e I. MARTIN VISO (eds.), Between Taxation and Rent.
Fiscal Problems from late Antiquity to Early Middle Ages, Bari, Edipuglia,

2011, p. 271-394.

MENENDEZ PIDAL, Ramoén, EIl imperio hispdnico y los cinco reinos, Madrid,
Instituto de estudios politicos, 1950.

MONSALVO ANTON, José Maria, «En tiempo de los reyes donde yo vengo».
Usos del pasado y legitimacion monarquica (del reino de Asturias a los
Trasta@mara), Madrid, Sociedad Espafiola de Estudios Medievales, serie
minor, 7, 2021.

MUNIZ LOPEZ , Ivan y GARCIA ALVAREZ-BUSTO, Alejandro, «El castillo de
Gauzon en la Antigiiedad tardia. Una fortificaciéon de la Asturias transmontana
en época del reino visigodo», in Raill CATALAN RAMOS, Patricia FUENTES
MELGAR, José Carlos SASTRE BLANCO (eds.), Las fortificaciones en la
Tardoantigiiedad. Elites y articulacion del territorio (siglos V-VIII d.C.),
Madrid, La Ergastula, 2014, p. 215-228.

ORDONEZ CUEVAS, Andrea Maria, «La legitimidad de los reyes asturianos en
las cronicas de Alfonso I11», Estudios Medievales Hispanicos, 5, 2016, p. 7-43.

PEREZ MARINAS, Ivan, «Regnum gothorum y regnun Hispaniae en las
cronicas hispano-cristianas de los siglos VIII y IX: continuacion, fin o traslado
en el relato de la conquista arabe», Estudios Medievales Hispanicos, 2, 2013,
p. 175-200.

PRELOG, Jan, Die Chronik Alfons III. Untersuchung und kritische Edition der
vier Redaktionen, Frankfurt, Peter Lang, 1980.

26



RUCQUOI, Adeline, «El fin del milenarismo en la Espana de los siglos X y XI»,
in José Ignacio DE LA IGLESIA DUARTE, Milenarismo y milenaristas en la
Espana Medieval, Logrono, Instituto de Estudios Riojanos, 1999, p. 281-304.

SANCHEZ-ALBORNOZ, Claudio, En torno a los origenes del feudalismo, 2 vols,
Buenos Aires, Ed. universitaria, 1977.

SEGURA GONZALEZ, Wenceslao, «Nueva visiéon del inicio de la conquista
musulmana de Espana», Almoraina, 41, 2014, p. 59-74.

SILVA, Soledad de, «La mas antigua iconografia medieval de los reyes visigodos»,
in Los visigodos. Historia y civilizacién, Antigiiedad y cristianismo: revista
de estudios sobre antigtiedad tardia, 3, 1988, p. 537-558.

SOTO CHICA, José, Los Visigodos. Hijos de un dios furioso, Madrid, Desperta
Ferro, 2020.

SCHULZE, Reinhard, A modern history of the Islamic world, Londres, 1. B.
Tauris, 2002.

TEJERIZO GARCIA, Carlos, «La arqueologia de las aldeas altomedievales en la
cuenca del Duero (s. V-VIII): problemas y perspectivas», Debates de
Arqueologia Medieval, 3, 2013, p. 289-315.

THOMPSON, Edward A., Los godos en Espainia, Madrid, Alianza Ed., 1979.

UBIETO ARTETA, Antonio (ed.), Cronica de Alfonso III (versién Rotense),
Valencia, Anubar, 1961.

VIGIL-ESCALERA GUIRADO, Alfonso, «El modelo de poblamiento rural en la
Meseta y algunas cuestiones de visibilidad arqueoldgica», in J. LOPEZ
QUIROGA, A.M. MARTINEZ TEJERA, J. MORIN DE PABLOS (eds.), Galia e
Hispania en el contexto de la presencia germanica (s. V-VII), Oxford, BAR
International series 1534, 2006, p. 89-108.

ZABALO ZABALEGUI, Javier, «El nimero de musulmanes que atacaron

Covadonga. Los precedentes biblicos de unas cifras simbélicas», Historia.
Instituciones. Documentos, 31, 2004, p. 715-728.

27



