
 1 

 
 
 

Numéro 18 (3) décembre 2025 
__________________________________________________ 

 
La fabrique de l’espace médiéval et moderne dans la fiction et les 

arts contemporains (Europe, XIXe-XXIe s.) 
__________________________________________________ 
 

COVADONGA. 
La construcción historiográfica de un mito 

 
José Luis CORRAL 

Universidad de Zaragoza 
 

 

Resumen 
En este artículo, el catedrático de Historia medieval y novelista José Luis Corral 
presenta una reflexión acerca de la batalla de Covadonga, mostrando, a partir de 
los argumentos y datos de su libro Convadonga. La batalla que nunca fue, cómo 
se construyó ese mito. 
 
Resumen 
Dans cet article, le professeur d’Histoire médiévale et romancier José Luis 
Corral présente une réflexion sur la bataille de Covadonga, et montre, à partir 
des arguments et des données issus de son ouvrage Convadonga. La batalla que 
nunca fue, comment ce mythe fut élaboré. 
 
Palabras clave: Covadonga, Pelayo, Alfonso III, Asturias, visigodos, mito, 
«Reconquista» 
 
Mots-clés : Covadonga, Pélage, Alphonse III, Asturies, Wisigoths, mythe, 
«Reconquête» 
 
Plan 

España y la manipulación de un pasado imaginario 

El derrumbe del reino visigodo y los orígenes de al-Andalus 

La invención del mito de Covadonga 

La construcción del mito 

Bibliografía 



 2 

 

  



 3 

España y la manipulación de un pasado imaginario 

Hasta que apareció el logos, el mythos monopolizaba la interpretación del 
mundo y de la historia. En la antigua Grecia los orígenes del mundo se 
transmitieron por vía oral hasta que se inventó la escritura y se fijaron en textos 
escritos y apareció la Historia (Istoría) como fármaco para la memoria. Tucídides 
escribió que la mayor parte de lo que se cuenta viene a ser considerado como 
«fabuloso e incierto», aunque «se tendrá por verdadero». 

Desde que aparecieron los primeros relatos escritos, el recuerdo del pasado y 
su transmisión ha constituido un arma ideológica formidable; y se ha justificado 
el presente a partir de su proyección en el pasado, eso es el «presentismo», que 
se ha convertido en práctica habitual de todas las sociedades y, sobre todo, en la 
manera oficial de narrar la «historia». Diferencio la misma palabra escrita con 
mayúscula (Historia) para referirme a la disciplina académica y con minúscula 
(historia) para los hechos del pasado. 

Los cronistas y los poetas épicos fueron usados por el poder para justificarse y 
legitimarse. Así se escribieron las grandes Historias de las naciones, de los 
pueblos y de los hombres más relevantes; en tanto a la mujer, salvo casos 
excepcionales, se la orilló a un oscuro rincón de la memoria. 

La primera gran manipulación quedó establecida y confirmada: el hombre 
civilizado occidental había alcanzado un elevado desarrollo que había que 
implantar e imponer en el resto del mundo. En su día, el politikós griego y el cives 
romano frente al bárbaro o extranjero, el creyente musulmán frente al ignorante 
de la yahiliya (la edad del desconocimiento), o el demócrata capitalista occidental 
frente al atrasado tercermundista. 

La segunda gran manipulación tiene su origen en la obsesión de los gobiernos 
por justificar sus acciones a partir de la propia Historia, falsificando cuanto sea 
necesario para ello. 

Marc Bloc escribió que «ninguna ciencia puede eximirse de la abstracción, 
tampoco de la imaginación»; porque la Historia no es cuestión del pasado, sino 
del presente. Los actos del presente las que suelen justificarse, y para ratificarlas, 
todo vale, y si se encuentran razones para ello en el pasado, pues mucho mejor. 
 

El territorio de la Península Ibérica siempre se ha definido como un 
macrotopónimo de referencia geográfica, trufada con mitos antiguos. En tanto el 
concepto de España, que es un término político y no territorial, se ha alterado 
identificándolo con un espacio desde los tiempos prerromanos. Iberos, celtíberos 
o astures, entre otros muchos pueblos que resistieron la invasión y conquista de 
Roma, no eran «españoles», como tampoco lo eran los visigodos, los árabes o los 
bereberes andalusíes, ni los cristianos leoneses, castellanos, navarros, aragoneses 
y catalanes del Medievo; en cambio, hasta 1975, eran «españoles» los saharauis, 
que desde entonces ya no son considerados como tales por el Gobierno español, 
pero sí pueden serlo desde 2015 los judíos que acrediten sus raíces medievales 
sefardíes. Ni siquiera lo fueron entre los siglos XVI y XVII, pues cuando algún 
extranjero hablaba de «los españoles» no se refería a los ciudadanos de un Estado 
concreto, sino a los súbditos de la monarquía hispánica procedentes de la 
península Ibérica. 



 4 

España, así, en singular, es el nombre del Estado unificado bajo unas mismas 
leyes a comienzos del siglo XVIII por la dinastía de los borbones, en la que 
quedará al margen Portugal, que formó parte de la monarquía hispánica de la 
Casa de Austria entre 1580 y 1640, en la que se incluían territorios americanos 
como Cuba y Puerto Rico, asiáticos como Filipinas, africanos como Canarias, 
Guinea «española», Ifni, el Sáhara Occidental (hasta febrero de 1976), Ceuta y 
Melilla, o mediterráneos como las Baleares. España es un espacio político que ha 
cambiado de superficie varias veces en los últimos dos siglos. 

Los nacionalistas no han dudado en inventar historias de algo que nunca fue 
con la única intención de cambiar la percepción del pasado para determinar la 
comprensión del presente. Un paso esencial en esta interesada confusión de la 
historia de España se ha basado en la identificación del territorio y de sus gentes 
con la religión cristiana católica. España era la nación que guardaba las esencias 
más profundas y legítimas, con permiso de Francia, «la hija predilecta» de la 
Iglesia romana. Excluido el «diferente», España sólo podía ser «nacional» en lo 
político y católica en lo religioso. 

Todos los nacionalismos, sin excepción, han configurado espacios ideales 
primigenios con vocación de eternidad, no pocas veces imaginarios, como ha 
ocurrido, y se sigue percutiendo en ello, en Cataluña, Aragón, Navarra, el País 
Vasco, Galicia e, incluso, en la propia Castilla, donde se radicó una historiografía 
falsaria que consiguió que se identificara una parte, Castilla, por el todo, España; 
no en vano, alguno de estos historiadores ultranacionalistas llegó a afirmar que 
«Castilla ha hecho a España»; aunque, en contraposición Blas Infante, «padre de 
la patria andaluza» llegó a hablar de la invasión del año 711 como de «una 
liberación nacional». 

En esa paranoia, la Edad Media hispana se ha presentado como una época 
nefasta, invadida por «extranjeros», los árabes, casi siempre se olvidan de los 
silenciados bereberes, que habían impuesto una cultura ajena a lo español, y 
fragmentada en diversos reinos, lo que había abocadado a la ruptura de la unidad 
ideal lograda en tiempo de los visigodos. 

Apoyados en una formidable presencia mediática, día a día y sin cesar en el 
empeño, algunos propagandistas siguen en defensa las tesis de que España era 
una nación desde al menos el reino de los visigodos, que se quebró por la invasión 
islámica y que se recuperó gracias a la resistencia de los «españoles» a los 
invasores musulmanes. 

Estos planteamientos son groseros retazos de la más conservadora 
historiografía panespañolista, en algún caso surgidos de la pluma de entusiastas 
servidores de la propaganda franquista. Incluso algún afamado lingüista como A. 
D. Deyermond, experto en historia de la Literatura española, quizás un tanto 
despistado en este asunto y trufado del antiislamismo dominante hace medio 
siglo, llegó a afirmar que «el proselitismo agresivo por naturaleza del islam se vio 
templado en España por el realismo económico», aunque no entiendo, supongo 
que él tampoco, qué quería decir con esta afirmación1. De este modo se creó uno 
de los grandes mitos de España: el renacer de la «nación española» en las 
montañas de Asturias tras la batalla de Covadonga, que nunca existió, frente al 

 
1 Eduardo MANZANO MORENO, Conquistadores, emires y califas. Los omeyas y la formación 
de al-Andalus, Barcelona, Crítica, 2006, p. 21. 



 5 

paréntesis opresivo y «antiespañol» que habría supuesto la historia de al-
Andalus. 

Más recientemente Eduardo Manzano ha puesto cordura a la esquizofrenia 
pannacionalista: «Frente a esta visión idealizada de al-Andalus, en los últimos 
tiempos está surgiendo una incalificable reacción conservadora que apunta 
contra este ámbito considerándolo como un mero accidente histórico, un capítulo 
marginal de la “historia de España”, felizmente acabado gracias a la labor de los 
“reconquistadores… Sus promotores son historiadores publicistas y amargos 
políticos»21; o Alejandro García Sanjuán, que ha denunciado el discurso 
historiográfico panespañolista: «El mejor exponente académico de la 
reorientación experimentada o el discurso españolista durante los últimos años 
es el arabista Serafín Fanjul…; el propósito principal de su discurso se centra en 
demostrar la ilegitimidad de la presencia musulmana en la Península, a partir de 
su propio origen»2. 

La Historia no es asunto del pasado, sino del presente, y son las acciones del 
presente las que suelen justificarse, como ocurre con la conquista y presencia 
islámica. En España, este asunto se suele enfocar con tanta visceralidad que no 
ha sido posible emprender un debate sosegado y clarificador. La tendencia más 
conservadora, encabezada por opinadores tendenciosos, sostienen que «España» 
se convirtió poco menos que en un infierno cuando llegaron los musulmanes y 
entraron a sangre y fuego, y así se pasaron los días, los años y los siglos quemando 
iglesias, violando a doncellas y crucificando a beatíficos varones cristianos. Ante 
tanta violencia, a los pobres cristianos, cultos, nobles y pacíficos, no les quedó 
otro remedio que refugiarse en las montañas de Asturias para salvar sus vidas, 
encomendarse a la Virgen y a todos los santos y lanzarse con ímpetu renovado a 
la «Reconquista» de España. Todo eso es una falsedad absoluta. 

El derrumbe del reino visigodo y los orígenes de al-Andalus 

Entre el 466 y el 470 la antigua provincia hispana de la Tarraconense ya era 
una parte del reino de Tolosa, los visigodos se habían identificado con el territorio 
que ocupaban militarmente a ambos lados del Pirineo y se dotaron de leyes 
adaptadas a su nueva situación sedentaria, como la Lex Romana Wisigothorum, 
del año 463, que los convertía de hecho en un Estado. 

La estrepitosa derrota de Vouillé en el año 507 desencadenó la pérdida de la 
mayor parte del territorio visigodo en el sur de la actual Francia, que pasó a poder 
los francos, y provocó que se trasladara su centro de poder a Hispania, donde 
permanecerá hasta el 711, en un conflicto permanente entre el reino godo de 
Toledo, los bizantinos en la costa de Levante y las tribus levantiscas del norte y 
de otras áreas montañosas, que nunca aceptaron ni el dominio visigodo ni el pago 
de tributos. 

Los pueblos del norte de la Península fueron un permanente dolor de cabeza 
para los reyes godos de Toledo, que hicieron en varias ocasiones uso de la fuerza 

 
2 «Fanjul presenta «un esquema tendencioso y maniqueo» y «Aznar manipula» (Alejandro 
GARCÍA SANJUÁN, La conquista islámica de la península ibérica y la tergiversación del 
pasado, Madrid, Marcial Pons, 2013, p. 50-51). 



 6 

para someter a los poderes locales3, pero que fueron incapaces de asentar sus 
estructuras estatales más al norte del río Duero. 

Estas elites locales aprovecharon su oportunidad y fueron la base política de la 
formación política del reino de Asturias4. Las tribus de Asturias y de Cantabria, y 
las del actual País Vasco un poco más tarde, protagonizaron constantes rebeliones 
contra los godos, encabezadas por elites locales poco conocidas hasta su 
emergencia en la monarquía astur5. 

En la costa levantina, la lucha por el control del litoral mediterráneo hispano 
se alargó durante más de medio siglo, y no se resolvió hasta que el ejército 
visigodo rebasó la línea de la sierra de Segura, ocupó la ciudad de Begastri en el 
610 y obligó a retroceder a los bizantinos. El rey Suintila consiguió apoderarse de 
las últimas posesiones imperiales. 

Las campañas de los reyes visigodos contra los pueblos de las montañas del 
norte arreciaron y se hicieron más frecuentes a lo largo del siglo VII. Los reyes 
Gundemaro, Sisebuto y Suintila acentuaron las incursiones del ejército real en el 
norte6. 

La corte real de Toledo se organizó a modo de una pequeña corte imperial, pero 
sus soberanos y la nobleza nunca se identificaron con la mayoría de la población 
hispanorromana a la que gobernaban. El poder político fue monopolizado por el 
estamento nobiliario godo, que aumentó sus privilegios, en tanto la mayoría 
hispanorromana quedó sometida y marginada y la minoría judía sufrió 
persecuciones y desprecios que provocaron su animadversión hacia la clase 
dirigente visigoda, en tanto la población campesina permanecía invisible a las 
fuentes escritas7. 

Visigodos e indígenas no se mezclaron, y esa situación de aislamiento provocó 
un rechazo mutuo, o al menos un desinterés. Además, los hispanorromanos eran 
mayoritariamente católicos, en tanto los visigodos profesaban la herejía arriana, 
lo que en el siglo VI ahondó las diferencias entre ambos grupos. 

 
3 Cf. José Avelino GUTIÉRREZ GONZÁLEZ, «La formación del territorio de Asturias en el 
periodo de la monarquía asturiana», in Miguel Ángel GARCÍA GUINEA, José María PÉREZ 
GONZÁLEZ, Lorenzo ARIAS PÁRAMO (dirs.), Enciclopedia del prerrománico en Asturias, 
Aguilar de Campoo, 2007, I, p. 17-56, p. 23 y 30; Santiago CASTELLANOS e Iñaki MARTÍN VISO, 
«The local articulation of central power in the north of the Iberian Peninsula (500-1000)», Early 
Medieval Europe, 13 (1), 2005, p. 1-42, p. 8. 
4 Iñaki MARTÍN VISO, «Colapso político y sociedades locales: el Noroeste de la península ibérica 
(siglos VIII-IX)», Reti Medievali Rivista, 17 (2), 2016, p. 2-35, p. 13; Iván MUÑIZ LÓPEZ y 
Alejandro GARCÍA ÁLVAREZ-BUSTO, «El castillo de Gauzón en la Antigüedad tardía. Una 
fortificación de la Asturias transmontana en época del reino visigodo», in Raúl CATALÁN 
RAMOS, Patricia FUENTES MELGAR, José Carlos SASTRE BLANCO (eds.), Las fortificaciones 
en la Tardoantigüedad. Elites y articulación del territorio (siglos V-VIII d.C.), Madrid, La 
Ergástula, 2014, p. 215-228, p. 224. 
5 Carmen FERNÁNDEZ OCHOA, Avelino GUTIÉRREZ GONZÁLEZ y Almudena OREJAS SACO 
DEL VALLE, «Gijón entre la Antigüedad y la Edad Media», in Carmen FERNÁNDEZ OCHOA, 
Almudena OREJAS SACO DEL VALLE, Paloma GARCÍA DÍAZ, Fernando GIL SENDINO (eds.), 
La fábrica de tabacos de Gijón: Arqueología e Historia de un espacio milenario, Gijón, 
Ayuntamiento de Gijón, 2015, p. 282-295, p. 292. 
6 Abilio BARBERO DE AGUILERA y Marcelo VIGIL PASCUAL, Sobre los orígenes sociales de la 
Reconquista, Barcelona, Ariel, 1974, p. 58-59. 
7 Carlos TEJERIZO GARCÍA, «La arqueología de las aldeas altomedievales en la cuenca del 
Duero (s. V-VIII): problemas y perspectivas», Debates de Arqueología Medieval, 3, 2013, p. 289-
315, p. 307. 



 7 

Los problemas del reino de Toledo a fines del siglo VI y comienzos del VII no 
sólo afectaron a sus tensas relaciones con los bizantinos, con los pueblos rebeldes 
del norte y con las aristocracias de la Bética, también se produjeron 
enfrentamientos habituales entre los diversos grupos y familias nobiliarias de la 
elite goda para hacerse con el poder, nunca asegurado del todo en un grupo 
concreto, dado, entre otras cosas, el carácter electivo de los monarcas, aunque en 
la práctica los reyes trataban de solventar este inconveniente asociando a uno de 
sus hijos o a un familiar cercano al trono. 

Conjuras, intrigas y luchas cruentas por el poder arrastraron al reino visigodo 
a una crisis que provocó su decadencia y lo abocó a la debilidad que supuso su 
final. A finales del siglo VII se manifestaron los síntomas de la grave crisis, con 
las ciudades en recesión, la regresión de la economía y el malestar social. Los 
problemas militares se intensificaron, colapsó el sistema político en el norte y 
desaparecieron las estructuras del Estado visigodo8, en medio de vaivenes 
políticos que desestabilizaron los equilibrios de poder entre el rey y los nobles9. 

La arqueología aporta materiales que desmienten a las fuentes escritas. Entre 
los siglos VI y VIII las villas desaparecieron y surgieron numerosas fundaciones 
eclesiásticas, con multiplicación de los asentamientos con iglesias y villas de 
nuevo cuño, hábitats variados, proliferación de pequeñas aldeas de tipo 
campesino que sustituyeron a las residencias aristocráticas, aunque las 
controversias y las contradicciones siguen latentes en esta cuestión10. 

Durante el convulso reinado de Wamba (672-680) la situación política y 
económica se deterioró notablemente, señalando el principio de la gran crisis del 
Estado visigodo, que culminaría treinta años después con su fulminante 
desaparición. Las nuevas técnicas de análisis del paleoclima han detectado que 
hubo severas sequías entre los años 695 y 725, además de plagas de langostas, 
epidemias de peste, hambrunas generalizadas y abandonos de algunas zonas de 
hábitat, que acuciaron la crisis del Estado y el malestar social. 

El rey Wamba tuvo que acudir a sofocar los levantamientos de astures, 
cántabros y vascones, que seguían rechazando someterse al dominio visigodo, 
proclamaban el mantenimiento de su independencia y se negaban a pagar 
tributos11. En algunos de los pasos más escabrosos de los puertos montañosos 
entre la cuenca del Duero, Cantabria y Asturias se han encontrado líneas de 
fortificaciones, las llamadas clausurae, que son murallas levantadas en las 

 
8 Iñaki MARTÍN VISO, «Asentamientos y jerarquías territoriales en la Meseta del Duero 
(siglos VII-IX)», Nailos. Anejo, 5, 2019, p. 27-59, p. 51-52. 
9 Carolina DOMÉNECH BELDA, «Circulación monetaria de época emiral en el País Valenciano: 
el problema de las primeras emisiones en cobre», Arqueología y Territorio Medieval, 21, 2014, 
p. 9-37, p. 27. 
10 Ariño señala que que el reino godo, lejos de sufrir un proceso de colapso, evoluciona hacia 
formas más jerarquizadas y estables (Enrique ARIÑO GIL, «El hábitat rural en la península 
ibérica entre finales del siglo IV y principios del VIII: un ensayo interpretativo», Antiquité 
Tardive, 21, 2013, p. 93-123, p. 94 y 120); frente a Vigil-Escalera, que afirma que el abandono de 
asentamientos, villas y red de aldeas se da desde la primera mitad del V a inicios del siglo VI y la 
desestructuración a mediados del siglo VIII (Alfonso VIGIL-ESCALERA GUIRADO, «El modelo 
de poblamiento rural en la Meseta y algunas cuestiones de visibilidad arqueológica», in J. LÓPEZ 
QUIROGA, A.M. MARTÍNEZ TEJERA, J. MORÍN DE PABLOS (eds.), Galia e Hispania en el 
contexto de la presencia germánica (s. V-VII), Oxford, BAR International series 1534, 2006, 
p. 89-108, p. 94-98). 
11 Francisco DIEGO SANTOS, «De la Asturias sueva y visigoda», Asturiensia Medievalia, 3, 1979, 
p. 17-59, p. 26. 



 8 

cumbres de los puertos para impedir, o al menos dificultar, la travesía por esos 
pasos hacia el interior de esas dos regiones. Algunos de ellos, a partir de la 
cronología proporcionada por diversos métodos de datación, se han identificado 
como muros levantados por los indígenas para frenar las acometidas del ejército 
visigodo hacia el interior de Asturias y Cantabria, aunque también sirvieron para 
detener al avance de los musulmanes tres o cuatro decenios después. 

Wamba perdió el trono en el otoño del año 680, en muy extrañas 
circunstancias y Ervigio (680-687) fue elegido nuevo soberano por los 
conspiradores triunfantes. Consciente de los problemas que acarreaba la 
sucesión, dictó en el 681 un Código legal por el cual el rey disfrutaba de la sanción 
divina, de la que procedía directamente su autoridad, de modo que era el mismo 
Dios el que concedía al monarca el reino. Según la nueva ley, el Estado visigodo 
pasaba de un sistema fiscal basado en los impuestos directos, de raíces antiguas 
«a lo romano», a otro asentado en la posesión de la tierra, de tipo protofeudal, lo 
que refuerza la tesis de que se estaba implementando la regresión de la actividad 
comercial y, por tanto, del desarrollo de la ciudad, a la vez que aumentaba el 
poder de los dueños de la tierra, las más poderosas familias de la aristocracia goda 
y los descendientes de los señores terratenientes hispanorromanos que habían 
sobrevivido a la caída del Imperio occidental y habían sabido adaptarse a los 
nuevos tiempos. 

El rey Ervigio murió en noviembre del 687, pero antes reclamó de su sucesor 
Égica que jurara que no atentaría contra su familia. Égica (687-702) fue ungido 
como nuevo rey en la iglesia de los Santos Apóstoles de Toledo y una vez en el 
trono se comportó como muchos de sus antecesores, aunque la Crónica Rotense, 
que lo califica de «tirano», lo presente a la vez como a como un monarca 
«paciente y sabio»12. Para evitar problemas sucesorios, enseguida asoció a su hijo 
Vitiza al trono y le encargó el gobierno de Galicia13. 

Égica se comportó con crueldad y realizó purgas entre la nobleza rival, lo que 
desencadenó gravísimos conflictos. Asoció a su hijo Vitiza al trono, y este gobernó 
en medio de una crisis desatada y un verdadero caos político. La Crónica Rotense 
lo culpa de disolver los concilios, es decir, de gobernar despóticamente sin 
atender a los consejos de los obispos, y de estar lleno de concupiscencia, al haber 
tomado muchas mujeres como concubinas. 

Lejos de intentar paliar la sangría del reino con medidas pacificadoras, Vitiza 
incrementó la persecución a los judíos, ya muy virulenta desde el reinado de su 
padre y convertidos en chivos expiatorios, y puso en marcha acciones tan duras 

 
12 Antonio UBIETO ARTETA (ed.), Crónica de Alfonso III (versión Rotense), Valencia, Anubar, 
1961, p. 14 y 16. 
13 Francisco BAUTISTA, «Sobre los primeros textos historiográficos en Hispania después de 711. 
Las Adnotationes a los Chronica Byzantina-Arabica y su influencia», in Jean-Pierre JARDIN, 
Patricia ROCHWERT-ZUILI y Hélène THIEULIN-PARDO (dirs.), Histoires, femmes, pouvoirs. 
Péninsule Ibérique (XIe-XVe siècle), Mélanges offerts au Professeur Georges Martin, París, 
Classiques Garnier, col. Rencontres, 318, 2018, p. 55-79, p. 68; Céline MARTIN, La géographie 
du pouvoir dans l’Espagne visigothique, Lille, Presses Universitaires du Septentrion, col. Histoire 
et Civilisations, 2003, p. 75. Ervigio y Liuvigoto quizá tuvieran hijos vivos en 691, siendo ya rey 
Égica, y podrían reclamar el trono (Alexander Pierre BRONISCH, «Precisiones sobre algunas 
informaciones históricas en la Crónica de Alfonso III», Edad Media: revista de historia, 12, 2011, 
p. 35-66, p. 60; Manuel Cecilio DÍAZ Y DÍAZ, , «Noticias históricas en dos himnos litúrgicos 
visigodos», Los visigodos. Historia y civilización, Antigüedad y cristianismo: revista de estudios 
sobre antigüedad tardía, 3, 1988, p. 443-456, p. 453). 



 9 

contra ellos que muchos incluso huyeron de Hispania y pidieron ayuda a los 
árabes, que en esos años de principios del siglo VIII habían logrado rendir la 
resistencia bereber y estaban firmemente asentados en el norte de África14. 

Ante la catástrofe que se avecinaba con tantas tensiones, Vitiza reaccionó y 
repuso en la corte a algunos de los nobles miembros de la facción que había 
apoyado a Ervigio, varios de ellos represaliados por Égica; pero los destrozos y la 
fractura provocados en la sociedad visigoda y la división entre su clase dirigente 
eran ya demasiado grandes como para ser reparados sin venganza. Fue incapaz 
de solucionar los problemas inmediatos que acuciaban al reino, y no pudo 
garantizar ni el orden ni la estabilidad del sistema social; además, la degradación 
económica era imparable. Nuevas hambrunas, plagas y pestes endémicas se 
cebaron en una población ya muy debilitada. 

A mediados del año 710 la desvertebración del Estado visigodo se manifestaba 
en la ruptura de la unidad de la monarquía. Los últimos treinta años habían sido 
devastadores, en una sucesión dramática de acontecimientos traumáticos: 
deposiciones, conspiraciones, luchas entre diversos pretendientes al trono…, el 
colapso político era generalizado, a la vez que la crisis económica y política se 
cebaba en el cese de la construcción monumental y en la pérdida del comercio a 
larga distancia. La inestabilidad política se refleja en la ocultación de tesoros de 
monedas de comienzos del siglo VIII, como el encontrado en Abusejo, 
Salamanca, y tal vez el de Guarrazar, Toledo, donde se escindieron 
extraordinarias coronas votivas de algunos reyes visigodos y numerosas piezas de 
oro, esmaltes y piedras preciosas. 

La pérdida de control del Estado visigodo sobre amplias zonas de la Península 
se hizo evidente en las dos últimas décadas del siglo VII. Los territorios del norte 
volvieron, una vez más, a la rebelión contra el poder real establecido en Toledo. 
Las transformaciones profundas en el paisaje humanizado y en el hábitat del 
actual País Vasco se constatan desde fines del siglo VII, con diversidad de 
modelos de poblamiento y la aparición de estructuras domésticas en la meseta, 
que muestran un sistema de hábitat novedoso con respecto a la época anterior. 
Solo hacía falta un leve empujón para que el reino de Toledo se viniera 
estrepitosamente abajo. El antiguo reino en expansión de Leovigildo y Recaredo 
del último tercio del siglo VI e incluso de las tres primeras décadas del siglo VII 
ya no era sino un edificio tambaleante a punto del derrumbe, esperando una 
mano que le asestara el golpe de gracia para convertirlo en un montón de 
escombros; y esa mano estaba a punto de asomar desde el otro lado del estrecho 
de Gibraltar. No en vano, los últimos reyes se basaron en modelos bizantinos para 
destacar su figura, tanto en las monedas como en los usos rituales de corte, pero 
se olvidaron de asentar los pilares de «un reino a la deriva»15. 
 

Tras dos siglos de existencia, el reino visigodo se derrumbó. Vitiza falleció en 
circunstancias extrañas a finales del 709 o principios del 710, dejando a dos o 

 
14 Así para evitar los que se ha llamado «solución final visigoda», al estilo nazi (David Levering 
LEWIS, El crisol de Dios. El Islam y el nacimiento de Europa (570-1215), Barcelona, Editorial 
Paidós, 2009, p. 161-162). 
15 Algunos piensan que «El Estado visigodo no estaba en situación terminal» (Armando BESGA 
MARROQUÍN, «Asturias en la época de los reinos germánicos», Desperta Ferro: Antigua y 
medieval, 69, 2022, p. 6-10, p. 10). 



 10 

quizás tres hijos en minoría de edad que no pudieron hacerse cargo del gobierno 
del reino. 

Durante la primera mitad del año 710 la situación fue caótica, con el trono de 
Toledo vacante y sin el menor consenso entre los nobles y los obispos. Las dos 
facciones enfrentadas desde los tiempos de Wamba provocaron un fiasco 
monumental. Los partidarios de Vitiza no se resignaban a perder el poder y 
propiciaron que se proclamara rey Agila, uno de sus hijos o tal vez pariente de 
Vitiza; por otra parte estaban los que se negaban a que gobernara un miembro 
del linaje de Égica y Vitiza, que apostaban por retomar la elección del nuevo rey 
por los magnates del reino, según la costumbre tradicional. 

Según una crónica, «una parte de los godos eligió rey a un tal Rodrigo, que no 
era de estirpe real, sino caudillo y caballero»16. El origen de Rodrigo es aún más 
controvertido si cabe y presenta todavía más contradicciones: miembro de una 
familia de sangre real para unos, o un guerrero gardingo que usurpó el poder por 
la fuerza para otros. 

La Crónica Rotense, que intenta legitimar a la monarquía asturiana como 
heredera directa del linaje de los reyes godos, presenta a Rodrigo como hijo de 
Teodofredo, hijo a su vez del rey Chindasvinto. 

Pero, ¿quién era Rodrigo realmente? Las fuentes vuelven a dar varias 
alternativas: ¿un gardingo de Vitiza que gobernaba en Córdoba, el líder de un 
poderoso clan de la nobleza visigoda, un ambicioso soldado que se rebeló contra 
Vitiza, un antiguo tutor del hijo de Vitiza o el dux de la Bética? En cualquier caso, 
para ocupar el trono Rodrigo contó con el apoyo de un importante sector de la 
alta nobleza, que había legalizado su posición «a instancias del Senado», quizá en 
referencia al grupo de nobles que lo auparon17. Lo hizo hecho en contra de las 
pretensiones del otro grupo nobiliario, el que apoyaba a Agila.  

En medio de tantas conjuras palaciegas, intrigas familiares y luchas por el 
poder, los visigodos seguían siendo incapaces de someter por completo a los 
montañeses del norte hispano18. 

En la primavera del 711 esos pueblos lo debían haber vuelto a olvidar, porque 
Rodrigo, pese a los graves problemas que lo acuciaban para hacerse con el control 
de todo el reino visigodo ante la resistencia y oposición de los vitizianos, encabezó 
una campaña militar por tierras de Pamplona. Por allí andaba tratando de 
someter a los vascones cuando recibió la noticia de que aquellas gentes extrañas 
procedentes de oriente, con las que según algunos había pactado en el 710 para 
deponer a Vitiza, habían conquistado todo el norte de África y habían 
desembarcado con un nutrido ejército y con intenciones nada amistosas en la 
bahía de Algeciras. 

Una corriente rancia y pseudohistórica, en la que militan con fervor 
aficionados a escribir Historia sin rigor, con la lectura de apenas media docena 

 
16 Aquí hay dos hijos, Opas y Sisberto; Rodrigo, rey frente a Agila, hijo de Vitiza, es proclamado 
por sus partidarios en Toledo (C. MARTIN, La géographie du pouvoir dans l’Espagne 
visigothique, p. 75). 
17 Edward A. THOMPSON, Los godos en España, Madrid, Alianza Ed., 1979, p. 284; Tawfiq 
IBRAHIM, «Nuevos documentos sobre la conquista omeya de Hispania. Los precintos de plomo», 
Arqueología entre dos mundos, 1, 2011, p. 147-161, p. 144. 
18 T. F. GLICK, Cristianos y musulmanes en la España medieval (711-1250), Madrid, Alianza Ed., 
1991, p. 56. 



 11 

de textos parciales y sesgados y un par de tópicos, considera a los monarcas 
visigodos como los «primeros reyes de España» y «los fundadores de la nación 
española». Sin embargo, los reyes visigodos lo fueron de un pueblo y no de una 
nación. Rex wisigothorum, «rey de los visigodos», es como se intitularon 
habitualmente estos soberanos, que no se identificaron con un territorio, sino con 
el regnum. Las crónicas y actas de los concilios se refieren a ellos con los 
calificativos de rex, princeps, senior e incluso en algún caso, como el de 
Recesvinto, gloriosísimo señor e imperator19. No reinaron sobre toda la antigua 
provincia romana de Hispania, sino sobre parte de ella, que fue cambiando con 
el tiempo, y además también lo hicieron sobre la provincia romana de 
Septimania, el sureste de la Galia. Hispania nunca fue un concepto político, sino 
un espacio geográfico: la península Ibérica. 

El Estado visigodo nunca se identificación con un territorio concreto, sino 
como los dominios que gobernaba su rey. No existía «España», o Hispania, como 
unidad política en los siglos VI y VII, sino un pueblo, el visigodo, que a partir de 
mediados del siglo VI será gobernado por un rey desde Toledo. Solo Sisenando se 
denominó como rex Hispaniae et Gallaecia en las actas del IV Concilio de Toledo 
en el año 633, quizás en referencia indirecta a la conquista del reino suevo y su 
incorporación al regnum visigodo, en tanto que Rodrigo se proclamó rex Toletus 
et Egitania20. 

Hispania, o Spania como la llama Isidoro de Toledo, siguió siendo un concepto 
geográfico, en tanto el espacio gobernado por la monarquía goda de Toledo fue el 
Regnum gothorum (el «reino de los godos»). 

A mediados del 709 todo el norte de África estaba ya bajo control musulmán. 
En el 710 los musulmanes realizaron un primer desembarco en Tarifa y en abril 
del 711 se produjo la gran invasión, perfectamente organizada y bien orquestada. 

Los tres meses que discurrieron entre el primer desembarco y la batalla 
decisiva sirvieron a los musulmanes para organizarse y prepararse 
convenientemente para el combate. Rodrigo apareció al frente de sus tropas cerca 
de Algeciras a mediados del mes de julio. Los dos ejércitos se encontraron en un 
lugar del sur de la actual provincia de Cádiz, cuya ubicación exacta sigue siendo 
objeto de controversia, pero que todavía no está localizado. 

Tradicionalmente se ha ubicado en el río Guadalete, debido a una deficiente 
identificación del topónimo wadi lakka, «el río del lago», que se cita en algunas 
crónicas árabes, y así pasó a las traducciones de los cronistas de la época de 
Alfonso X el Sabio en la segunda mitad del siglo XIII. Claudio Sánchez Albornoz 
identificó este topónimo, por mera paronimia, con el río Guadalete, y de este 
modo se incorporó a la historiografía española, pero no fue allí. Se han barajado 
varias ubicaciones, todas ellas dentro de un radio de unos 50 kilómetros desde la 
bahía de Algeciras: el río Barbate, la laguna de la Janda, los Transductine 
promontorios, es decir, las montañas transductinas, el río Guadarranque, wadi 
al-Rinq o «río de Rodrigo», cerca de Gibraltar, el río Umm Hakim en Sidonia, el 
arroyo Laca, una laguna en la campiña en Jerez, cerca de la localidad de Laca o el 

 
19 Soledad de SILVA, «La más antigua iconografía medieval de los reyes visigodos», in Los 
visigodos. Historia y civilización, Antigüedad y cristianismo: revista de estudios sobre 
antigüedad tardía, 3, 1988, p. 537-558, p. 539. 
20 Felipe MATEU Y LLOPIS, Los atributos de la realeza en los tremises godos y las categorías 
diplomáticas contemporáneas, Anales toledanos, 3, 1971, p. 139-158, p. 147. 



 12 

río Guadarranque. Incluso se ha supuesto que el desembarco de los bereberes no 
fue en el sur peninsular, sino en la mismísima bahía de Cartagena, y la batalla 
posterior a orillas del wadi Lantin, el río Sangonera, afluente del Segura en la 
región de Murcia. 

En mi opinión, el lugar más probable donde se pudo librar la batalla definitiva 
fue en algún lugar propicio al pie de los montes que rodean por el norte y el oeste 
la bahía de Algeciras, tal cual ha investigado recientemente José Soto Chica21. 
Esas elevaciones son conocidas como las montañas transductinas, por la cercanía 
de la ciudad romana de Iulia Traducta, actual Algeciras, el lugar donde la ubica la 
Crónica mozárabe del 754, la fuente cronológicamente más cercana a la fecha de 
la batalla. 

En cualquier caso, la batalla decisiva a la que se refieren todas las fuentes tuvo 
lugar a finales de julio en el wadi lakka, seguramente al pie de las montañas 
transductinas y cerca ya de la costa. En algunas crónicas se precisa que no duró 
un solo día, como solía ser lo habitual en los combates entre dos ejércitos en 
campo abierto, sino que se extendió durante tres jornadas. El combate se saldó 
con una aplastante victoria de los bereberes, ayudados quizá por esa facción de 
los visigodos contraria a Rodrigo, que se mudó de bando sobre el mismo campo 
de batalla. Nada se sabe de lo que ocurrió con los vencidos, porque no hay 
nombres ni de nobles ni de obispos que se puedan cotejar antes y después del 
envite. Lo único cierto es que el rey Rodrigo desapareció para siempre, leyendas 
aparte, del escenario político y que su reino se derrumbó y colapsó en apenas unos 
meses. 

La explicación tradicional sobre la llegada de los musulmanes en el 711 es 
demasiado simple, y es preciso señalar que los cambios políticos fueron más 
rápidos que los socioeconómicos, que tardaron en producirse. La conquista del 
711 constituyó el origen de un nuevo espacio llamado al-Andalus, generado a 
partir de un proceso de arabización y de un cambio político que implantó una 
nueva sociedad basada en «premisas ideológicas, religiosas, culturales y 
lingüísticas»22. 

Se ha dicho que el reino de Toledo estaba en crisis, «cada vez más fuerte en el 
711»23 y que el triunfo de los árabes se debió menos a su propia fuerza que a la 
debilidad de los visigodos, que en el 711 recibieron un golpe de gracia para un 
reino desmoralizado y en vías de desintegración24; pero también se ha dicho que 
hay que revisar la teoría tradicional de la debilidad el Estado visigodo y que la 
caída de Rodrigo no fue por la crisis sino por «un fallo de estrategia»25. 

Débil o fuerte, el reino de Toledo disponía de un conjunto de fortificaciones 
amplio y variado, pero que de demostró absolutamente inoperante e ineficaz ante 

 
21 José SOTO CHICA, Los Visigodos. Hijos de un dios furioso, Madrid, Desperta Ferro, 2020. La 
batalla se libró cerca de Tarifa y de la laguna de la Janda, o en las montañas transductinas, cerca 
de Algeciras, la antigua colonia romana Iulia Traducta, en los montes Ojén, el Cabrito, la Luna, o 
el propio peñón de Gibraltar (Wenceslao SEGURA GONZÁLEZ, «Nueva visión del inicio de la 
conquista musulmana de España», Almoraina, 41, 2014, p. 59-74, p. 74). 
22 Alejandro GARCÍA SANJUÁN, La conquista islámica de la península ibérica y la 
tergiversación del pasado: del catastrofismo al negacionismo, Madrid, Marcial Pons, 2013, 
p. 309. 
23 Javier ARCE, Esperando a los árabes. Los visigodos en Hispania (507-711), Madrid, Marcial 
Pons, 2011, p. 286. 
24 P. D KING, Derecho y sociedad, Madrid, Alianza, 1981, p. 41. 
25 A. GARCÍA SANJUÁN, op. cit., p. 376. 



 13 

la invasión musulmana. Los musulmanes triunfantes se hicieron con todo el 
poder e instauraron en Córdoba la capital del nuevo emirato al que denominaron 
al-Andalus. 

La invención del mito de Covadonga 

Todas las fuentes escritas son obra humana y, por tanto, están literalmente 
manipuladas desde su origen. El caso de las crónicas, tanto cristianas como 
árabes, sobre la conquista musulmana de la península ibérica es paradigmático. 
Las crónicas y la historiografía cristiana consideraron a los reyes godos como 
«españoles» y a los soberanos omeyas como «extranjeros», usurpadores de una 
tierra que no les pertenecía. A partir de esas consideraciones, que comienzan a 
generalizarse a lo largo del siglo IX, lo «español» se redujo tan sólo a lo 
«cristiano», en tanto lo andalusí se consideró como una especie de accidente, una 
extraña anomalía y un largo paréntesis en la historia de España. Aquí habían 
permanecido los musulmanes durante ocho siglos como una especie de «okupas» 
medievales, viviendo en una tierra que no les correspondía. 

En el caso del mito de Covadonga, uno de los errores que se viene arrastrando 
desde hace un siglo, es que Sánchez Albornoz, en su Origen de la nación 
española, creyó, e hizo creer a muchos, en la veracidad de lo relatado en las 
crónicas y en los diplomas. No se tuvo en cuenta algo esencial: que esos textos 
estaban cargados de una intención ideológica en la que primaba la difusión y 
justificación de un providencialismo religioso y de una evidente tendenciosidad 
política. 

Los diplomas son escasísimos y muy dudosos, la mayoría son falsos y solo ocho 
de ellos proceden de Asturias. La escasez de fuentes cristianas se agrava además 
por la enorme tendenciosidad que destilan, pues únicamente responden a la 
obsesión de colocar la historia al servicio del poder y de la propaganda de los reyes 
de León; y no sólo son poquísimos los textos, es que, además, la mayoría de los 
que están fechados en los siglos VIII y IX o son falsos o presentan numerosas 
interpolaciones de los siglos X al XIII. 

De todo el siglo VIII sólo se conservan cinco crónicas y diploma del rey Silo: la 
Crónica arábigo-bizantina, o Continuatio isidoriana hispana, que no cita la 
legendaria batalla de Covadonga; la Crónica mozárabe del 754 se atribuye a un 
mozárabe anónimo, que tampoco cita la batalla de Covadonga; el Cronicón 
Moissiacense, muy inconcreto y nada de Covadonga; Ordo annorum mundi, una 
crónica breve tal vez inspiración de la Crónica Albeldense, sin que aparezca la 
batalla de Covadonga, y los Anales Portugueses, con un texto poco elaborado y 
sin Covadonga. 

Para buena parte del siglo IX el silencio todavía es mayor que en la centuria 
anterior; se ha supuesto, sin más argumentos que la especulación, que en el 
reinado de Alfonso II el Casto se redactó una magna crónica de la que beberían 
sus fuentes las crónicas del reinado de Alfonso III a fines de esa centuria, pero no 
se conoce ninguna crónica durante más de un siglo, desde el último tercio del 
siglo VIII a finales del IX, hasta que en el reinado de Alfonso III se elaboró un 
ambicioso proyecto para redactar una gran crónica que se ha transmitido en 
varias variantes, lo que implicó un cambio ideológico con respecto a las crónicas 
del siglo VIII, al incorporar la tesis neogoticista, según la cual el reino de los godos 



 14 

no había desaparecido en el año 711, sino que se había trasladado a Asturias, 
asentando así un claro propósito: la «continuidad entre el reino de Toledo y el 
primitivo reino astur», lo que no deja de ser una ficción con evidente carácter e 
intención propagandísticos26. 

Las versiones de las crónicas del ciclo de Alfonso III son claros instrumentos 
al servicio del poder, Se trata de varias crónicas sobre las que se han vertido 
numerosas y a veces contradictorias tesis y sobre las que cada vez son más 
numerosas las opiniones de que ofrecen «escasa fiabilidad». Escritas entre los 
años 883 y 890 se han transmitido a través de copias posteriores, y se desconoce 
su «estado original»; en las crónicas del ciclo de Alfonso III predomina la 
fantasía27. 

La Crónica Rotense y la Crónica ad Sebastianum u Ovetense son variantes de 
un mismo texto de fines del siglo IX, pero hay divergencias entre los historiadores 
sobre cuál de ellas es la más antigua, e incluso hay quien sostiene que la Ad 
Sebastianum es una adaptación de la Rotense, redactada por Sebastián, sobrino 
del Alfonso III y obispo de Salamanca. Las dos presentan la tesis de que el reino 
de los godos no desapareció, sino que se redujo en extensión por la invasión 
musulmana y se desplazó a Asturias28. 

La Crónica Albeldense, basada en el Cronicón de Isidoro de Sevilla, se escribió 
entre los años 881 y 890 probablemente por encargo del rey Alfonso III, aunque 
el ejemplar más antiguo que se conoce se copió en el monasterio riojano de San 
Millán de la Cogolla en el año 95129. 

 
26 Esta crónica fue promovida por Alfonso III en 883, con sus dos variantes, con la intención de 
reinstaurar desde Asturias la monarquía visigoda (Ramón MENÉNDEZ PIDAL, El imperio 
hispánico y los cinco reinos, Madrid, Instituto de estudios políticos, 1950, p. 17; Iñaki MARTÍN 
VISO, «Colapso político y sociedades locales: el Noroeste de la península ibérica (siglos VIII-IX)», 
Reti Medievali Rivista, 17 (2), 2016, p. 2-35, p. 2). 
27 Roger COLLINS, La conquista árabe. 710-797, Barcelona, Crítica, 1991, p. 37; Luis R. 
MENÉNDEZ BUEYES y Adriana CARRILES GARCÍA, «Fiscalidad y poder entre la 
Tardoantigüedad y la Alta Edad Media en un reino postgermánico: el reino de Asturias (período 
formativo, siglos V-VIII)», in P. C. DÍAZ MARTÍNEZ e I. MARTÍN VISO (eds.), Between Taxation 
and Rent. Fiscal Problems from late Antiquity to Early Middle Ages, Bari, Edipuglia, 2011, 
p. 271-394, p. 274; Adeline RUCQUOI, «El fin del milenarismo en la España de los siglos X y XI», 
in José Ignacio DE LA IGLESIA DUARTE, Milenarismo y milenaristas en la España Medieval, 
Logroño, Instituto de Estudios Riojanos, 1999, p. 281-304, p. 297. 
28 Iván PÉREZ MARINAS, «Regnum gothorum y regnun Hispaniae en las crónicas hispano-
cristianas de los siglos VIII y IX: continuación, fin o traslado en el relato de la conquista árabe», 
Estudios Medievales Hispánicos, 2, 2013, p. 175-200, p. 185; Andrea María ORDÓÑEZ CUEVAS, 
«La legitimidad de los reyes asturianos en las crónicas de Alfonso III», Estudios Medievales 
Hispánicos, 5, 2016, p. 7-43, p. 11. 
29 Arsenio DACOSTA MARTÍNEZ, «Notas sobre las crónicas ovetenses del siglo IX. Pelayo y el 
sistema sucesorio en el caudillaje asturiano», Studia Historica. Historia Medieval, 10, 1992, p. 9-
46, p. 10-12; W. SEGURA GONZÁLEZ, «Inicio de la invasión árabe de España. Fuentes 
documentales», Al Qantir, 10, 2010, p. 1-134, p. 13. Se fecha en el año 890, pero la primera copia 
en San Millán de la Cogolla de 951, otra de 974-976 (cf. A. M. ORDÓÑEZ CUEVAS, art. cit. p. 11) 
y otra de 992 (A. RUCQUOI, art cit., p. 297); es la Crónica Profética del 883 (A. M. ORDÓÑEZ, 
art. cit., p. 11), que no se conserva como tal; forma parte de la Crónica Albeldense, escrita en 881-
883; la versión «oficial» es de comienzos del siglo XII; un monje llamado Vegila la continuó hasta 
el año 976 (R. COLLINS, op. cit., p. 282); según Ubieto, es «fácilmente refutable» (César GARCÍA 
DE CASTRO VALDÉS, «La batalla de Covadonga. Problema historiográfico, trasfondo histórico y 
consecuencias sociopolíticas», Nailos, Anejos 5, 2019, p. 685-751, p. 688). La edición crítica de 
las 4 versiones de la crónica de Alfonso III (Jan PRELOG, Die Chronik Alfons III. Untersuchung 
und kritische Edition der vier Redaktionen, Frankfurt, Peter Lang, 1980). García Moreno asevera, 



 15 

La Crónica Profética, escrita poco antes del año 880, 169 años después de la 
batalla del 711 cerca de Algeciras, no se conserva como tal; forma parte de la 
Crónica Albeldense, pero se redactó una especie de versión «oficial» a comienzos 
del siglo XII, y contiene numerosos elementos milenaristas. Profetiza que el 
triunfo de Alfonso III sobre los musulmanes, que en la crónica se citan como 
«sarracenos» y no como «caldeos», se producirá a los 170 años de la conquista 
musulmana, es decir, en el año 881, y que el final de la dominación árabe llegará 
el día 11 de noviembre del año 884, aludiendo a una equívoca referencia del 
profeta Ezequiel; utiliza a los pueblos bíblicos de Gog y Magog como metáfora: el 
de Gog sería el pueblo de los godos, vencidos y sometidos por Magog, el pueblo 
árabe, hasta que los astures venguen esa derrota y devuelvan la tierra de Hispania 
al dominio cristiano. Las crónicas de Alfonso III incorporaron frases de la 
Crónica Profética y la idea de que los últimos reyes godos habían sido los 
culpables, por sus muchos y graves pecados, de la conquista musulmana30. 

Las crónicas de la corte de Alfonso III pretenden ser una continuación de las 
Historias de Isidoro de Sevilla, con cierta sofisticación en el relato, mucho 
artificio literario y dudosísima verosimilitud, que, desde luego, se redactaron 
como un instrumento de propagada al servicio del poder asturiano recién 
trasladado a León. La lectura de las crónicas de Alfonso III provoca extrañeza, 
suspicacia y falta de credibilidad. Lo que pretenden es legitimar el linaje de los 
reyes de Asturias por la sangre real; así, se niega la legitimidad del rey visigodo 
Ervigio, que aparece como asesino de Wamba al envenenarlo, y se vuelca sobre 
Vitiza toda una catarata de improperios, comisión de pecados, perversiones y 
vicios, para buscar la legitimidad de la sangre real en la estirpe de Chindasvinto 
y Recesvinto a través de la descendencia directa de Pelayo, al que se glorifica. 

Siguiendo la estela de la Crónica del 754, los cronistas de la corte leonesa de 
Alfonso III (866-910) dieron un paso más y maquinaron la idea de que los 
cristianos tenían el derecho y el deber de la «recuperación» de Yspaniam, cuyos 
propietarios legítimos eran los reyes de Asturias y de León. Este soberano, 
inspirado por algunos mozárabes cordobeses como Dulcidio, continuador de la 
posiciones de los mártires cordobeses de mediados del siglo IX, fue quien puso 
en marcha la reivindicación histórica de la «recuperación de la Hispania cristiana 
de los godos», proclamándose heredero de su legado y de su tradición. En esa 
pretendida herencia se basaron los llamados derechos históricos de Alfonso III y 
del reino de León a la conquista de las tierras del antiguo reino godo de Toledo y 

 
«sin prueba alguna», que la Albeldense es la crónica perdida de la época de Alfonso II (C. GARCÍA 
DE CASTRO, art. cit., p. 689). 
30 Amancio ISLA FREZ, , «Los astures: el populus y la populatio», in La época de la monarquía 
asturiana, Oviedo, Real Instituto de Estudios Asturianos, 2002, p. 17-42; Arsenio DACOSTA 
MARTÍNEZ, «Relato y discurso en los orígenes del reino asturleonés», Studia Historica. Historia 
Medieval, 22, 2004, p. 153-186, p. 167; Paulino IRADIEL, Salustiano MORETA y Esteban 
SARASA, Historia medieval de la España cristiana, Madrid, Cátedra, 1989, p. 24; R. COLLINS, 
op. cit., p. 24; Jean FLORI, El islam y el fin de los tiempos. La interpretación profética de las 
invasiones musulmanas en la cristiandad medieval, Madrid, Akal, 2012, p. 143-144; 
A. RUCQUOI, art. cit., p. 290. Se recupera el neogoticismo que permite dar a Fernando III una 
legitimidad dinástica después de la reunificación de Castilla y León en 1230; las referencias a 
Rodrigo legitiman la guerra y la regeneración de España por Castilla para preparar la 
canonización de Fernando III, que se presenta como el contramodelo de Rodrigo; Fernando III 
es el paradigma de «rey cristianísimo» sobre las cruzadas, que retoma la España cristiana y no la 
visigoda (Gaël LE MORVAN DE VILLENEUVE, Le mythe néo-wisigothique dans la culture 
historique de l’Espagne médiévale (XII-XIIIe siècles), tesis doctoral, París, 2013, p. 92-99). 



 16 

a conseguir la derrota del islam, con la magnificación por los cronistas de la figura 
de Alfonso III como el elegido para esa proeza. 

Asentada la conquista por los musulmanes, establecido y consolidado el reino 
de Asturias, desde fines del siglo IX el de León en el noroeste de la Península, las 
crónicas de Alfonso III trataron de explicar lo sucedido, y para ello el factor 
religioso y mesiánico era fundamental. Se identificó a los reyes godos como los 
«auténticos españoles», reclamando la propiedad de al-Andalus como legítimos 
sucesores de los reyes visigodos. 

Fue en las crónicas de Alfonso III a partir del año 883, cuando se elaboró el 
relato mitificado de la legendaria batalla de Covadonga, que en las crónicas e 
historias de los siglos siguientes se asentó como un aserto histórico 
incontrovertible, colocando un mayor énfasis si cabe en esta batalla milagrosa 
como el origen necesario de la resistencia contra el islam de al-Andalus. En 
realidad, los cronistas de Alfonso III no hicieron otra cosa que continuar las 
historias de san Isidoro y copiar párrafos enteros de la Biblia, adaptando algunos 
de sus relatos al tiempo de los orígenes del reino de Asturias. 

Este sencillo esquema, fijado a fines del siglo IX, se precisó y complementó en 
los siglos siguientes en la Crónica de Sampiro, la Crónica adversus paganos, de 
Paulo Orosio, la Crónica Silense, el Códice Emilianense, la Nómina Real leonesa, 
los Anales Castellanos Primeros, la Crónica del obispo don Pelayo, la Historia 
Compostelana, el Liber Sancti Iacobi, la Primera Crónica anónima de Sahagún 
y la Crónica de emperador Alfonso VII, la Crónica latina de los reyes de Castilla, 
el Chronicon Mundi de Lucas de Tuy, De Rebus Hispaniae de Rodrigo Jiménez 
de Rada, De Preconiis Hispaniae de Juan Gil de Zamora y, sobre todo, la Gran y 
General Historia y la Historia de España, de Alfonso X el Sabio. En estas 
crónicas del siglo XIII se recogieron y magnificaron todos los elementos de ficción 
de las crónicas de Alfonso III, como la filiación de Pelayo con los reyes godos, la 
legitimidad dinástica del propio Fernando III el Santo como heredero de ese 
linaje común, el providencialismo para declarar la guerra santa contra los 
musulmanes y la regeneración de toda España por y desde Castilla. 

En cuanto a las crónicas árabes, las más antiguas ni siquiera se redactaron en 
al-Andalus, sino en Arabia y Egipto, y ofrecen, por tanto, una visión muy lejana y 
secundaria de lo ocurrido en Hispania, con visiones muy diferentes entre ellas y 
siempre de segunda mano. En ninguna de ellas se cita la batalla de Covadonga: 
El libro de la historia y las campañas, de Al-Wapití de Medina, el Kitab al-Tarij, 
o Libro de la Historia, de Abd al-Malik Ibn Habib de mediados del siglo IV, el 
Kitab Futuh al-Buldan (Libro de las conquistas de las tierras) de Al-Baladhuri, 
Al-Imana wa-l-Siyasa de Ibn Qutayba y las crónicas de Al-Tabari, Ibn Abi Riqa 
y Tariq Abu Zara, autores egipcios de mediados del siglo IX, que contienen relatos 
legendarios y la idea general de que al-Andalus se conquistó por las armas. 

Tampoco aparece el mito de Covadonga en Ibn Abd al-Hakam y la Conquista 
de África del Norte y España, ni en Ibn Qutayba y su Al-Imana wa-l-Siyasa, ni 
en Al-Baladhuri y Kitab Futuh al-Buldan o «Libro de las conquistas de las 
tierras», ni en Ibn Abi Riqa, Conquista de España por los árabes. Tampoco en 
Al-Razi, ni en Ibn Hayyan o Al-Maqqari; ni en Ibn Qutiyya y su historia de la 
conquista de al Andalus (Tarij iftitah al-Andalus), ni en Arib ibn Sad ni en Ibn 
al-Raqiq, autor de Tarij Ifriquiya wa-l-Magrib. 



 17 

La batalla de Covadonga vuelve a estar ausente en las recopilaciones 
cronísticas escritas a partir del siglo XI: Fath al-Andalus, de autor anónimo, o en 
la obra de Abu Ubayd al-Bakri, ni en el Ajbar Majmua, ni en el Libro de lo 
suficiente acerca de las noticias de los califas, de Ibn al-Kardabus, en el cual se 
insertan algunas de las profecías sobre el destino de Hispania y la llegada de los 
árabes, ni en las obras de Abu Jafar, El libro de las suficiencias sobre la historia 
de los califas y la de Ibn al-Atir, Al-Kamil fi l-Tarij. Tampoco en autores como 
Ibn al-Sabbat, que relata la conquista de al-Andalus, ni en las obras de Idrisi, Al-
Marrakussi, Al-Muqqadima, o Introducción a la historia universal, de Ibn 
Jaldún, Kitab al-Rawd al-Mitar de Al-Himyari, la Conquista del África 
septentrional por los musulmanes de Al-Nawayri, las Noticias de las conquistas 
del Magreb de Al-Halim, Rawd al-Qirtar de Alí ibn Abi Zar y las obras de 
contenido geográfico como la Geografía de Abu al-Fida, Geografía y descripción 
de al-Andalus de autor anónimo, y ya el siglo XV la obra de Al-Qalqasandi. 

Por fin, Al-Maqqari nada dice en su recopilación de las noticias sobre la 
conquista en el siglo XVII, donde se recogen numerosas noticias tanto del lado 
musulmán como del cristiano. 

Las crónicas árabes siempre se refieren a la irrupción de los musulmanes en 
Hispania con el término «conquista», en reacción a las crónicas de Alfonso III, 
que los empujó a ofrecer a partir del finales del siglo IX una visión triunfalista de 
la expansión musulmana y de la conquista de al-Andalus; pero las fuentes árabes 
no sólo son tardías, sino también profundamente contradictorias. Algunas hablan 
de una conquista a la fuerza, incluso con episodios de violencia, pero otras 
presentan la incursión de los musulmanes como una expansión pacífica y el 
sometimiento voluntario de los hispanogodos mediante acuerdos y capitulación. 
Las contradicciones suelen encontrarse dentro de una misma fuente, de manera 
que el historiador puede encontrar lo que quiera buscar. 

Pero entre tantas contradicciones, en ninguna de las fuentes árabes aparece la 
batalla de Covadonga. 

Los historiadores medievalistas han ignorado las fuentes arqueológicas, pero 
desde la última década del siglo XX las prospecciones y excavaciones 
arqueológicas en yacimientos de los siglos VII al IX se han multiplicado 
exponencialmente, y sus resultados han significado una renovación profunda de 
la historiografía, especialmente notoria en el noroeste y centro peninsular, lo que 
ha supuesto un cambio sustancial en el conocimiento que se tenía hasta hace 
treinta años de la conquista y asentamiento islámicos. 

Las aportaciones de la arqueología al conocimiento del proceso de islamización 
de la Península Ibérica son trascendentales, tanto que no sólo han puesto «en tela 
de juicio algunos de los principales paradigmas historiográficos» tradicionales, 
sino que han provocado, pese a que numerosos historiadores meramente 
documentalistas sigan sin querer verlo, un auténtico cambio en el conocimiento 
de la historia de la Alta Edad Media en España. 

El registro arqueológico de los últimos treinta años ha provocado un cambio 
radical en la manera de entender la historia de la primera mitad del siglo VIII; el 
estudio de las fortificaciones levantadas en algunos pasos de la cordillera 
cantábrica en torno al año 700, como el Homón de Faro o la Carisa, las 
excavaciones en ciudades despobladas como Recópolis (Zorita de los Canes, 
Guadalajara) o Eio (el Tolmo de Minateda, en Hellín, Albacete), las excavaciones 



 18 

en cascos urbanos de ciudades que han perdurado desde la Antigüedad, como 
Zaragoza, Córdoba, Mérida, Toledo o Sevilla, el descubrimiento de numerosas 
aldeas de los siglos VI al IX, hasta ahora invisibles en el registro escrito, y de las 
fortificaciones de esa misma época, o los estudios numismáticos y de los precintos 
de bronce han revolucionado y dado un giro radical a los planteamientos que se 
consideraban asertos inamovibles. 

Los resultados ya son sorprendentes, aunque queda mucho por hacer, pero el 
que no existan estratos de destrucciones violentas ni en los yacimientos 
abandonados entre los siglos VIII y IX, ni en las ciudades habitadas hasta hoy, y 
que se constate la continuidad de hábitats y modos de vida durante el primer siglo 
y medio de dominio musulmán son pruebas harto significativas del alto grado de 
fabulación que se introdujo en algunas crónicas, aludiendo a una conquista y una 
destrucción violentísimas, y que los documentalistas apenas han cuestionado; 
espero que hasta hoy. 

Especialmente significativas han sido las excavaciones sistemáticas llevadas a 
cabo en el yacimiento del Tolmo de Minateda, en Hellín, en la ciudad de 
Recópolis, en Zorita de los Canes, en el yacimiento de Guarrazar en Guadamur o 
en el poblado del Bobalar, cerca de Lérida. 

Librada con gran éxito para los musulmanes la batalla de julio del 711 y con las 
rutas a seguir perfectamente estudiadas, los invasores bereberes se dirigieron 
hacia el norte divididos en tres columnas y sin apenas resistencia; solo un 
combate en Écija, un extraño episodio en Córdoba y un asedio en Mérida. 

La conquista fue rapidísima; a mediados del año 714 la práctica totalidad de la 
Península estaba ocupada. Semejante rapidez y facilidad de esta conquista solo 
se explica ante la desunión y enfrentamiento de los gobernantes visigodos, por la 
falta de empatía de los godos con los hispanorromanos y por la indiferencia de 
mayoría de la población ante la llegada de los musulmanes. 

En el año 713 los pactos de capitulación se habían convertido en la manera de 
someterse al islam por parte de los hispanos sin tener que combatir y sin perder 
sus tierras. Se trataba de un cambio de señores: dejar de pagar tributos a los 
visigodos de Toledo para pasar a pagarlos a los musulmanes, y en aceptables 
condiciones. 
 

La ocupación de Asturias no encontró oposición local. La sumisión de la 
aristocracia indígena mediante mecanismos y acuerdos desconocidos y la 
desaparición traumática y fulminante del Estado visigodo, inexistente desde 
finales de julio del 711, precipitaron la rápida sumisión de toda la región, hasta tal 
punto que en el 713 ya había un gobernador musulmán en Gijón, cuya verdadera 
identidad es muy controvertida. 

Pese al catastrofismo de la Crónica mozárabe, tras las campañas de Tariq y de 
Musa no se destruyó ninguna iglesia. Tariq pactó por su cuenta con magnates 
visigodos como Teodomiro, Urbano, Agila, Ricisindo y otros. Los sometidos no 
fueron obligados ni a aceptar el islam ni a renegar del cristianismo. 

Había ocurrido todo tan deprisa que los musulmanes no pusieron cuidado 
alguno en las fortificaciones, pues ni siquiera lo necesitaban ante la inanidad de 
los indígenas hispanos. Las expediciones militares a Astorga, Lugo o León 
constatan el tremendo vacío de poder existente ante el colapso del Estado 



 19 

visigodo y la desarticulación de las aristocracias locales. La invasión árabe en esta 
zona no supuso una gran ruptura en la mayor parte de la actual Galicia, y parece 
que los árabes no mostraron interés en ella. 

Durante los cinco primeros años que siguieron a la invasión del 711 no hubo 
reacción alguna por parte de los hispanos, que asumieron de forma inmediata 
que un nuevo poder se había asentado en Hispania, pero a partir del 716 las cosas 
comenzaron a cambiar. Hacia el 717 cántabros, astures y vascones comenzaron a 
dar las primeras señales de resistencia. Nunca sometidos por los visigodos, hacía 
dos siglos que aguantaban los envites de los ejércitos de Toledo, como también lo 
estaban haciendo los vascones en la primavera del 711, cuanto los atacó el rey 
Rodrigo. La conquista árabe los sorprendió en un primer momento, pero los 
pueblos del norte reaccionaron y organizaron de nuevo la resistencia al invasor. 
Si durante siglo y medio lo habían hecho ante el poder visigodo de Toledo, ahora 
lo harían ante el poder musulmán de Córdoba. 

Entre el 717 y el 719 la resistencia astur comenzó a manifestarse. Fue entonces 
cuando apareció en las montañas cantábricas un caudillo llamado Pelayo, que 
tanto las fuentes cristianas como las árabes lo señalan como el líder capaz de 
aglutinar a todas aquellas gentes del norte que no habían querido pagar tributos 
a los visigodos y ahora se rebelaban ante el aumento de tributos exigidos por los 
árabes. 

El 3 de junio del año 718 se produjo un impactante eclipse total de sol; algunos 
pensaron que era una señal de mal augurio y que lo mejor sería retirarse, pero el 
califa Umar II, que seguía dudando, no dio la orden de abandonar al-Andalus. 

Una corriente negacionista, encabezada por Olagüe, sostiene que los árabes no 
invadieron Hispania, sino que la islamización se produjo de manera espontánea, 
promovida por la propia población indígena, harta del dominio, los abusos y los 
impuestos a que la sometieron los visigodos. No fue así. Bereberes y árabes 
invadieron Hispania en el 711, y la conquistaron por completo en apenas cinco 
años. 

La construcción del mito 

Según los cronistas cristianos, la conquista del reino visigodo resultó una 
verdadera tragedia, por ello, se alteraron los hechos y las situaciones históricas y 
se manipularon las causas y los efectos para presentar a un islam demoledor y 
cruel frente a una cristiandad en busca de la justicia histórica y de la reparación 
de una tropelía. 

Tanto los cronistas árabes como los cristianos mezclaron realidad y ficción, de 
veracidad y leyenda. Las crónicas cristianas atendieron a la propaganda 
antiislámica, utilizando párrafos enteros de distintos libros de la Biblia, con 
ligeras adaptaciones en el tiempo y en los personajes, para describir los presuntos 
horrores de la conquista y reivindicar así tanto lo justo de la venganza como la 
obligación de los cristianos de recuperar el territorio perdido. 

El origen de todas las leyendas nació en el propio desarrollo de la conquista. 
Un acontecimiento como ése fue de difícil explicación, debió de serlo incluso para 
las gentes que lo vivieron, y hubo que recurrir a razones de tipo sentimental, muy 
literarias, para contar cómo se había desencadenado la invasión y la ocupación 



 20 

de Hispania por los musulmanes. El mito es un factor esencial en tiempos 
atávicos; que un par de decenas de miles de guerreros (si las crónicas no engañan, 
que seguro que lo hacen), aunque muy bregados en las campañas del norte de 
África, conquistaran en apenas cuatro años un territorio de casi seiscientos mil 
kilómetros cuadrados con una población de tres a cuatro millones de habitantes 
no deja de ser un hecho sorprendente, y es fácil recurrir al mito; la suerte estaba 
escrita y se explicó de manera legendaria. Para analizar este fenómeno, de difícil 
comprensión racional, suele ser muy socorrido acudir al mito. Pelayo, el 
misterioso caudillo que encabezó la resistencia al islam en las montañas astures, 
recibió, según las crónicas leonesas, la ayuda divina en Covadonga para derrotar 
a un ejército muy superior. Surgió el milagro, y la intervención sobrenatural 
ayudó a comprender y a justificar lo inexplicable. 

Hacia el año 720 todo el norte peninsular había sido sometido. La población 
aceptó la capitulación y el pago de tributos, y para controlar la zona cantábrica, 
la más rebelde contra el poder central de Toledo durante el reino de los visigodos, 
se estableció un centro político en Gijón y en León se instaló un contingente 
norteafricano. La aristocracia astur, que se había rebelado contra los visigodos a 
fines del siglo VII, pactó con los musulmanes recién llegados y aceptó el pago de 
tributos, al menos hasta el año 725, cuando se produjo la primera revuelta en la 
zona a causa de la excesiva presión tributaria y coincidiendo con la expansión de 
los musulmanes por el sur de Francia y con los primeros síntomas de la rivalidad 
entre árabes y bereberes. 

A mediados del siglo VIII no había duda de que la invasión del 711 y la derrota 
y desaparición del Estado visigodo habían desencadenado el cambio más 
profundo y trascendental de la historia de la Península Ibérica, y entonces sí se 
produjo una fuerte ruptura en un breve espacio de tiempo, incluso en la zona 
noreste peninsular. Para entonces, el noroeste ya no estaba controlado por los 
musulmanes, que habían fracasado en su intento de islamizar esta región y 
comenzó una nueva etapa en la historia del islam, de Hispania y de al-Andalus. 

Las tribus del norte, que habían resistido a la islamización, radicalizaron su 
cristianismo como elemento diferenciador y seña de identidad, a la vez que se 
convirtieron a uno de los caudillos, a Pelayo, en símbolo humano de las 
resistencia. La figura de Pelayo, que algunos han llegado a denominar de manera 
asombrosa como «el primer rey de España», es tremendamente controvertida; 
incluso no faltan quienes consideran que se trata de un personaje imaginario. 

Según los viejos relatos trufados de épica patriotera y de mesianismo cristiano, 
Pelayo se presenta como el caudillo que los astures, que reunidos en una especie 
de asamblea o concilio en la localidad de Brece, eligieron para que encabezara un 
movimiento de resistencia política y religiosa y se enfrentara a los invasores 
musulmanes con la misión de llevar a cabo una redención histórica, y lo 
consagraron como el antepasado primigenio de los monarcas astures y leoneses, 
el verdadero forjador del espíritu de resistencia cristiana frente al islam, el héroe 
que encabezó la victoria de los cristianos en la legendaria batalla de Covadonga. 
 

Desde finales del siglo VIII la batalla de Covadonga se ha considerado como un 
acontecimiento histórico de extraordinaria relevancia, hasta tal punto que se fijó 
este hecho legendario como el «inicio de la Reconquista» e incluso como el 
momento de la «fundación de la nación española». «España nació en 



 21 

Covadonga», llegó a afirmar Claudio Sánchez Albornoz en un arranque de fervor 
patriótico31. 

Todo muy épico, como se requiere a la hora de narrar los orígenes de una 
nación, aunque la idea contemporánea de «nación» que se aplica en este caso no 
existiera en el siglo VIII, y hubiera que esperar más de mil años para fijar la 
definición moderna de ese concepto. 

Alfonso III, primer rey de León, necesitaba crear ese mito bélico y épico 
fundacional, no en vano fue este monarca quien se apropió de lo augurado en la 
Crónica Profética, que anunciaba la profecía de que un monarca cristiano 
vencería a los musulmanes y se convertiría en soberano de toda Hispania, 
aportando sus éxitos militares como la prueba definitiva de su razón. La 
historiografía leonesa al servicio del rey Alfonso construyó el relato de esta 
inexistente batalla y la erigió como el acto primigenio del restaurado reino 
cristiano perdido en el 711, y para ello se magnificaron los hechos, se 
tergiversaron los acontecimientos, se falsificaron los datos, se acudió a la 
intervención divina y se crearon tradiciones posteriores que elaboraron 
justificaciones legendarias dentro del reino astur32. 

La campaña de propaganda que se gestó a finales del siglo IX para asentar la 
historicidad de la creación de una batalla imaginaria que se habría librado en 
tiempos de Pelayo fue monumental, llegó a adquirir proporciones dignas de las 
epopeyas, se convirtió en un mito, se asentó como el dogma de la Historia oficial 
leonesa y se alzó como el símbolo de la unidad de Hispania bajo la dirección 
suprema de los reyes leoneses33. 

Los relatos de finales del siglo IX construyeron el mito de Covadonga con un 
proyecto de propaganda nacional, en donde se mezclaron historia y leyenda, 
trufados de providencialismo, utilizando relatos orales y tradiciones que se 
contaban en la región de Asturias y que colocaron a Covadonga como símbolo 
polivalente y prueba de la protección divina sobre los monarcas del nuevo reino 
cristiano. 

La legendaria batalla de Covadonga no aparece, ni siquiera como referencia 
indirecta, en numerosas fuentes y crónicas, tanto cristianas como árabes. Las 
crónicas cristianas más antiguas, escritas en el siglo VIII, no la citan, lo que es 
algo bien significativo y la evidencia palmaria de que la batalla se inventó con 
posterioridad, cuando se creyó necesario hacerlo. 

Cuando en la corte de Alfonso III de León se decidió escribir la historia del 
nuevo reino y se optó por comenzarlo en la épica y legendaria batalla librada por 
Pelayo en Covadonga, lo que se hizo fue tomar varios relatos contenidos en los 
libros del Antiguo Testamento y emular las hazañas de los personajes que 
protagonizaron los episodios míticos narrados en esos textos. De ahí que el autor 
de estas crónicas «está familiarizado con la lectura asidua de la Biblia; el 

 
31 Claudio SÁNCHEZ-ALBORNOZ, En torno a los orígenes del feudalismo, 2 vols, Buenos Aires, 
Ed. universitaria, 1977, II, p. 9. 
32 «Los árabes son los sucesores de los visigodos -como enemigos- en la línea fronteriza de 
Alfonso I» (BARBERO DE AGUILERA, A. y VIGIL PASCUAL, M. B., op. cit, p. 86). 
33 Ibid., p. 87. 



 22 

enfrentamiento entre astures y andalusíes es un fragmento de la guerra de Israel 
con los pueblos vecinos»34. 

La narración de la batalla de Covadonga ofrecida en las crónicas leonesas no 
contiene solamente una especie de «evocaciones bíblicas»35, sino que toda ella es 
una interpolación simplificada de los textos bíblicos, que dota a los orígenes del 
reino astur de un sentido maravilloso del relato y convierte su principio mítico en 
un acontecimiento surgido de una «victoria providencialista con milagro 
incluido»36, inspirado en varios libros del Antiguo Testamento: Éxodo, I Libro de 
los Reyes, II Libro de los Reyes, Libro de los Jueces, Libro de Judit, los Salmos, 
II Libro de los Macabeos, y de manera secundaria los libros de los profetas Isaías, 
Jeremías, Baruch y Ezequiel. 

La figura de Pelayo es el reflejo de héroes bíblicos como Moisés, Josué, Gedeón 
y Judas Macabeo37. Las referencias a la Biblia son constantes en los relatos sobre 
Covadonga, en un coordinado paralelismo en el que los caldeos, de los que 
descienden los asirios, se citan en la Biblia como los enemigos del pueblo judío. 
La emulación es tal que ni siquiera se cambia el nombre de los enemigos de los 
astures, que siguen siendo los «caldeos», transmutados en los musulmanes, en 
una simbiosis egipcios-asirios-caldeos-musulmanes con israelistas-visigodos-
astures-cristianos. 
 

La inexistente batalla de Covadonga fue creada por la monarquía de 
Alfonso III. Los perfiles de este mito se configuraron en las crónicas escritas unos 
doscientos años después de la vida de Pelayo, basándose en que en Asturias y 
Cantabria surgió hacia el año 725 un poder local autóctono en torno al caudillo 
Pelayo, a su familia y a los nobles más cercanos, que fue capaz de fundar un reino 
tras someter a la aristocracia local y aprovecharse de las guerra civiles que 
asolaron al-Andalus y que provocaron el abandono de los musulmanes de esa 
zona. 

La invasión árabe no supuso una fractura cultural con el periodo anterior. En 
la Córdoba de mediados del siglo IX los cristianos disponían de bibliotecas como 
la de Álvaro, donde se guardaban copias de las obras de san Jerónimo, Ildefonso 
de Toledo, Sentencias de los padres griegos, Comentarios del Apocalipsis, libros 
de Isaías, Daniel, Ezequiel, san Pablo, Isidoro de Sevilla, Tajón y Braulio, que 
pasaron la norte cristiano sin demasiados impedimentos, llevadas algunas de 
ellas por emigrados mozárabes. 

En la construcción del mito, Pelayo necesitaba a Covadonga y Covadonga a 
Pelayo, y Alfonso III a los dos, y la España pannacionalista a los tres. El problema 

 
34 Javier ZABALO ZABALEGUI, «El número de musulmanes que atacaron Covadonga. Los 
precedentes bíblicos de unas cifras simbólicas», Historia. Instituciones. Documentos, 31, 2004, 
p. 715-728, p. 716. 
35 Reinhard SCHULZE, A modern history of the Islamic world, Londres, I. B. Tauris, 2002, p. 43. 
«Los relatos parecen sacados del Antiguo Testamento» (A. GARCÍA SANJUÁN, op. cit., p. 411). 
36 José María MONSALVO ANTÓN, «En tiempo de los reyes donde yo vengo». Usos del pasado 
y legitimación monárquica (del reino de Asturias a los Trastámara), Madrid, Sociedad Española 
de Estudios Medievales, serie minor, 7, 2021, p. 62. Los cronistas de Alfonso III se limitaron a 
parafrasear pasajes de la Biblia (José Luis CORRAL, «Covadonga, la batalla que nunca ocurrió», 
25 batallas en la historia de España, Zaragoza, Prames, 2020, p. 30-37, p. 34). 
37 El perfil de Pelayo es un relato calcado de Judas Macabeo, con rasgos extraídos de un pasionario 
hispánico (C. GARCÍA DE CASTRO VALDÉS, art. cit., p. 690; A. ORDÓÑEZ CUEVAS, art. cit., 
p. 21). 



 23 

es que convirtieron al mito y a la leyenda en Historia. A ello contribuyeron de 
manera decisiva historiadores conservadores empeñados en convertir a la 
leyenda de Covadonga en el origen de la «nación española» y de la 
«Reconquista». 

De este modo, «los mitos y las leyendas narrados en las crónicas acabaron 
convirtiéndose en Historia», la Historia de España»38. 
  

 
38 J. L. CORRAL, Covadonga. La batalla que nunca fue, Barcelona, Ediciones B, 2024, p. 323. 



 24 

Bibliografía 

ARCE, Javier, Esperando a los árabes. Los visigodos en Hispania (507-711), 
Madrid, Marcial Pons, 2011. 

 
ARIÑO GIL, Enrique, «El hábitat rural en la península ibérica entre finales del 

siglo IV y principios del VIII: un ensayo interpretativo», Antiquité Tardive, 21, 
2013, p. 93-123. 

 
BARBERO DE AGUILERA, Abilio y VIGIL PASCUAL, Marcelo, Sobre los 

orígenes sociales de la Reconquista, Barcelona, Ariel, 1974. 
 
BAUTISTA, Francisco, «Sobre los primeros textos historiográficos en Hispania 

después de 711. Las Adnotationes a los Chronica Byzantina-Arabica y su 
influencia», in Jean-Pierre JARDIN, Patricia ROCHWERT-ZUILI y Hélène 
THIEULIN-PARDO (dirs.), Histoires, femmes, pouvoirs. Péninsule Ibérique 
(XIe-XVe siècle), Mélanges offerts au Professeur Georges Martin, París, 
Classiques Garnier, col. Rencontres, 318, 2018, p. 55-79. 

 
BESGA MARROQUÍN, Armando, «Asturias en la época de los reinos 

germánicos», Desperta Ferro: Antigua y medieval, 69, 2022, p. 6-10. 
 
BRONISCH, Alexander Pierre, «Precisiones sobre algunas informaciones 

históricas en la Crónica de Alfonso III», Edad Media: revista de historia, 12, 
2011, p. 35-66. 

 
CASTELLANOS, Santiago y MARTÍN VISO, Iñaki, «The local articulation of 

central power in the north of the Iberian Peninsula (500-1000)», Early 
Medieval Europe, 13 (1), 2005, p. 1-42. 

 
COLLINS, Roger, La conquista árabe. 710-797, Barcelona, Crítica, 1991. 
 
CORRAL, José Luis, «Covadonga, la batalla que nunca ocurrió», 25 batallas en 

la historia de España, Zaragoza, Prames, 2020, p. 30-37. 
—, Covadonga. La batalla que nunca fue, Barcelona, Ediciones B, 2024. 
 
DACOSTA MARTÍNEZ, Arsenio, «Notas sobre las crónicas ovetenses del siglo IX. 

Pelayo y el sistema sucesorio en el caudillaje asturiano», Studia Historica. 
Historia Medieval, 10, 1992, p. 9-46. 

—, «Relato y discurso en los orígenes del reino asturleonés», Studia Historica. 
Historia Medieval, 22, 2004, p. 153-186. 

 
DÍAZ Y DÍAZ, Manuel Cecilio, «Noticias históricas en dos himnos litúrgicos 

visigodos», Los visigodos. Historia y civilización, Antigüedad y cristianismo: 
revista de estudios sobre antigüedad tardía, 3, 1988, p. 443-456. 

 
DIEGO SANTOS, Francisco, «De la Asturias sueva y visigoda», Asturiensia 

Medievalia, 3, 1979, p. 17-59. 
 



 25 

DOMÉNECH BELDA, Carolina, «Circulación monetaria de época emiral en el 
País Valenciano: el problema de las primeras emisiones en cobre», 
Arqueología y Territorio Medieval, 21, 2014, p. 9-37. 

 
FERNÁNDEZ OCHOA, Carmen, GUTIÉRREZ GONZÁLEZ, Avelino y OREJAS 

SACO DEL VALLE, Almudena, «Gijón entre la Antigüedad y la Edad Media», 
in Carmen FERNÁNDEZ OCHOA, Almudena OREJAS SACO DEL VALLE, 
Paloma GARCÍA DÍAZ, Fernando GIL SENDINO (eds.), La fábrica de tabacos 
de Gijón: Arqueología e Historia de un espacio milenario, Gijón, 
Ayuntamiento de Gijón, 2015, p. 282-295. 

 
FLORI, Jean, El islam y el fin de los tiempos. La interpretación profética de las 

invasiones musulmanas en la cristiandad medieval, Madrid, Akal, 2012. 
 
GARCÍA DE CASTRO VALDÉS, César, «La batalla de Covadonga. Problema 

historiográfico, trasfondo histórico y consecuencias sociopolíticas», Nailos, 
Anejos 5, 2019, p. 685-751. 

 
GARCÍA SANJUÁN, Alejandro, La conquista islámica de la península ibérica y 

la tergiversación del pasado: del catastrofismo al negacionismo, Madrid, 
Marcial Pons, 2013. 

 
GLICK, T. F., Cristianos y musulmanes en la España medieval (711-1250), 

Madrid, Alianza Ed., 1991. 
 
GUTIÉRREZ GONZÁLEZ, José Avelino, «La formación del territorio de Asturias 

en el periodo de la monarquía asturiana», in Miguel Ángel GARCÍA GUINEA, 
José María PÉREZ GONZÁLEZ, Lorenzo ARIAS PÁRAMO (dirs.), 
Enciclopedia del prerrománico en Asturias, Aguilar de Campoo, 2007, I, p. 17-
56. 

 
IBRAHIM, Tawfiq, «Nuevos documentos sobre la conquista omeya de Hispania. 

Los precintos de plomo», Arqueología entre dos mundos, 1, 2011, p. 147-161. 
 
IRADIEL, Paulino, MORETA, Salustiano y SARASA, Esteban, Historia medieval 

de la España cristiana, Madrid, Cátedra, 1989. 
 
ISLA FREZ, Amancio, «Los astures: el populus y la populatio», in La época de la 

monarquía asturiana, Oviedo, Real Instituto de Estudios Asturianos, 2002, 
p. 17-42. 

 
KING, P. D, Derecho y sociedad, Madrid, Alianza, 1981. 
 
LE MORVAN DE VILLENEUVE, Gaël, Le mythe néo-wisigothique dans la 

culture historique de l’Espagne médiévale (XII-XIIIe siècles), tesis doctoral, 
París, 2013. 

 
LEWIS, David Levering, El crisol de Dios. El Islam y el nacimiento de Europa 

(570-1215), Barcelona, Editorial Paidós, 2009. 
 



 26 

MANZANO MORENO, Eduardo , Conquistadores, emires y califas. Los omeyas 
y la formación de al-Andalus, Barcelona, Crítica, 2006. 

 
MARTIN, Céline, La géographie du pouvoir dans l’Espagne visigothique, Lille, 

Presses Universitaires du Septentrion, col. Histoire et Civilisations, 2003. 
 
MARTÍN VISO, Iñaki, «Colapso político y sociedades locales: el Noroeste de la 

península ibérica (siglos VIII-IX)», Reti Medievali Rivista, 17 (2), 2016, p. 2-
35. 

—, «Colapso político y sociedades locales: el Noroeste de la península ibérica 
(siglos VIII-IX)», Reti Medievali Rivista, 17 (2), 2016, p. 2-35. 

—, «Asentamientos y jerarquías territoriales en la Meseta del Duero (siglos VII-
IX)», Nailos. Anejo, 5, 2019, p. 27-59. 

 
MATEU Y LLOPIS, Felipe, Los atributos de la realeza en los tremises godos y las 

categorías diplomáticas contemporáneas, Anales toledanos, 3, 1971, p. 139-
158. 

 
MENÉNDEZ BUEYES, Luis R. y CARRILES GARCÍA, Adriana, «Fiscalidad y 

poder entre la Tardoantigüedad y la Alta Edad Media en un reino 
postgermánico: el reino de Asturias (período formativo, siglos V-VIII)», in 
P. C. DÍAZ MARTÍNEZ e I. MARTÍN VISO (eds.), Between Taxation and Rent. 
Fiscal Problems from late Antiquity to Early Middle Ages, Bari, Edipuglia, 
2011, p. 271-394. 

 
MENÉNDEZ PIDAL, Ramón, El imperio hispánico y los cinco reinos, Madrid, 

Instituto de estudios políticos, 1950. 
 
MONSALVO ANTÓN, José María, «En tiempo de los reyes donde yo vengo». 

Usos del pasado y legitimación monárquica (del reino de Asturias a los 
Trastámara), Madrid, Sociedad Española de Estudios Medievales, serie 
minor, 7, 2021. 

 
MUÑIZ LÓPEZ , Iván y GARCÍA ÁLVAREZ-BUSTO, Alejandro, «El castillo de 

Gauzón en la Antigüedad tardía. Una fortificación de la Asturias transmontana 
en época del reino visigodo», in Raúl CATALÁN RAMOS, Patricia FUENTES 
MELGAR, José Carlos SASTRE BLANCO (eds.), Las fortificaciones en la 
Tardoantigüedad. Elites y articulación del territorio (siglos V-VIII d.C.), 
Madrid, La Ergástula, 2014, p. 215-228. 

 
ORDÓÑEZ CUEVAS, Andrea María, «La legitimidad de los reyes asturianos en 

las crónicas de Alfonso III», Estudios Medievales Hispánicos, 5, 2016, p. 7-43. 
 
PÉREZ MARINAS, Iván, «Regnum gothorum y regnun Hispaniae en las 

crónicas hispano-cristianas de los siglos VIII y IX: continuación, fin o traslado 
en el relato de la conquista árabe», Estudios Medievales Hispánicos, 2, 2013, 
p. 175-200. 

 
PRELOG, Jan, Die Chronik Alfons III. Untersuchung und kritische Edition der 

vier Redaktionen, Frankfurt, Peter Lang, 1980. 
 



 27 

RUCQUOI, Adeline, «El fin del milenarismo en la España de los siglos X y XI», 
in José Ignacio DE LA IGLESIA DUARTE, Milenarismo y milenaristas en la 
España Medieval, Logroño, Instituto de Estudios Riojanos, 1999, p. 281-304. 

 
SÁNCHEZ-ALBORNOZ, Claudio, En torno a los orígenes del feudalismo, 2 vols, 

Buenos Aires, Ed. universitaria, 1977. 
 
SEGURA GONZÁLEZ, Wenceslao, «Nueva visión del inicio de la conquista 

musulmana de España», Almoraina, 41, 2014, p. 59-74. 
 
SILVA, Soledad de, «La más antigua iconografía medieval de los reyes visigodos», 

in Los visigodos. Historia y civilización, Antigüedad y cristianismo: revista 
de estudios sobre antigüedad tardía, 3, 1988, p. 537-558. 

 
SOTO CHICA, José, Los Visigodos. Hijos de un dios furioso, Madrid, Desperta 

Ferro, 2020. 
 
SCHULZE, Reinhard, A modern history of the Islamic world, Londres, I. B. 

Tauris, 2002. 
 
TEJERIZO GARCÍA, Carlos, «La arqueología de las aldeas altomedievales en la 

cuenca del Duero (s. V-VIII): problemas y perspectivas», Debates de 
Arqueología Medieval, 3, 2013, p. 289-315. 

 
THOMPSON, Edward A., Los godos en España, Madrid, Alianza Ed., 1979. 
 
UBIETO ARTETA, Antonio (ed.), Crónica de Alfonso III (versión Rotense), 

Valencia, Anubar, 1961. 
 
VIGIL-ESCALERA GUIRADO, Alfonso, «El modelo de poblamiento rural en la 

Meseta y algunas cuestiones de visibilidad arqueológica», in J. LÓPEZ 
QUIROGA, A.M. MARTÍNEZ TEJERA, J. MORÍN DE PABLOS (eds.), Galia e 
Hispania en el contexto de la presencia germánica (s. V-VII), Oxford, BAR 
International series 1534, 2006, p. 89-108. 

 
ZABALO ZABALEGUI, Javier, «El número de musulmanes que atacaron 

Covadonga. Los precedentes bíblicos de unas cifras simbólicas», Historia. 
Instituciones. Documentos, 31, 2004, p. 715-728. 


