I ’Entre-dey;,-

Numeéro 18 (3) | décembre 2025

La fabrique de ’espace médiéval et moderne dans la fiction et les arts
contemporains (Europe, XIXe-XXIe s.)

Retracer le Chemin de Saint-Jacques dans la fiction espagnole
contemporaine : variations autour du Codex Calixtinus

Patricia ROCHWERT-ZUILI
Université d’Artois, Textes & Cultures, UR 4028
Hélene THIEULIN-PARDO
Sorbonne Université, CLEA, UR 4083

Résumé

A partir de I’étude de trois fictions historiques contemporaines de différentes natures
consacrées au Chemin de Saint-Jacques, cet article montre comment la littérature
espagnole du XXIe siecle offre une vision renouvelée et remythifiée de cet espace.
Méme si la combinaison des sources utilisées, qu’elles soient médiévales ou
contemporaines, savantes ou populaires, contribue a la valorisation de ce patrimoine,
elle en livre aussi une représentation quelque peu biaisée et artificielle.

Resumen

A partir del estudio de tres ficciones historicas contemporaneas de distinta indole
dedicadas al Camino de Santiago, este articulo muestra como la literatura espanola
del siglo XXI propone una visiéon renovada y remitificada de dicho espacio. Aunque
la combinacion de fuentes utilizadas, medievales o contempordneas, eruditas o
populares, contribuye a la valoracién de este patrimonio, también ofrece una
representacion un tanto sesgada y artificial del mismo.



Plan
Introduction

Du manuscrit médiéval a la fiction contemporaine : cautionnement
historique et instrumentalisation

Du Chemin aux chemins

La traversée romanesque du Chemin : aventure livresque et expérience
paysagere

Conclusion

Bibliographie



Introduction

Je ne saurais pas expliquer en quoi le Chemin agit et ce qu’il représente vraiment. Je sais
seulement qu’il est vivant et qu'on ne peut rien en raconter sauf le tout, comme je m’y suis
employé. Mais, méme comme cela, I’essentiel manque et je le sais. C’est bien pour cela que, d’ici
peu, je vais reprendre la route.

Et vous aussit.

C’est sur ces mots que Jean-Christophe Rufin clot le témoignage de son pelerinage
jusqu’a la ville de I'apoétre, soulignant le caractére vivant du Chemin, dont la mémoire
s’est construite au fil du temps, a partir des lieux chargés d’histoire qui le composent
mais aussi des multiples récits de celles et ceux qui 'ont parcouru.

Parmi les espaces qui, dans l'imaginaire collectif, renvoient communément au
Moyen Age, tels que la forteresse, le champ de bataille ou encore les églises romanes et
gothiques?, le Chemin de Saint-Jacques occupe une place particuliére. Espace ouvert,
dont la traversée offre un condensé des lieux emblématiques du Moyen Age, il est
marqué du sceau de ’expérience humaine : celle du marcheur ou du voyageur.

Retracer le Chemin revient donc a évoquer les divers éléments du patrimoine
historique, architectural, culturel et naturel qui jalonnent la traversée, mais aussi a
décrire un parcours vital, motivé par des intéréts spirituels et/ou personnels. A cela
s’ajoutent les légendes et les mysteéres qui entourent le Chemin, a commencer par le
transfert supposé du corps de l'apotre de Jérusalem a Saint-Jacques. Autant de
caractéristiques qui font la richesse de ce patrimoine et constituent un terreau fertile
pour les auteurs qui s’en emparents.

Si de telles potentialités narratives ont contribué, tres tot, a la reconstitution de cet
espace dans la fiction, ou les récits font 1égion, son inscription au Patrimoine mondial
de'Unesco, en 1998, en tant que « bien culturel en série », n’est pas non plus étrangere
a cet engouement.

Pour les régions par lesquelles il passe, le Chemin représente en effet un enjeu
touristique et économique important, voire politique. C’est ce dont témoigne, par
exemple, lattribution de la Médaille de la Galice par le gouvernement autonome en
1999 a I’écrivain brésilien Paulo Coelho pour sa contribution a la promotion de la
région et du Chemin, notamment a travers son oeuvre Le pelerin de
Compostelle (1987), ou il retrace son propre parcours.

Mais si une grande part des récits sur le Chemin rapporte une expérience
contemporaine, nombreux sont ceux qui situent leur action au Moyen Age. C’est
précisément sur ces textes que nous souhaiterions ici nous attarder en examinant trois
types de reconstitutions relevant de la catégorie des fictions historiques.

1 Jean-Christophe RUFIN, Immortelle randonnée. Compostelle malgré moi, Paris, Gallimard, 2013,
p. 273.

2 Sur la représentation de l’espace dans le roman historique espagnol contemporain, on pourra
consulter : Patricia ROCHWERT-ZUILI et Hélene THIEULIN-PARDO, « El espacio medieval en la
novela histérica contemporanea: imagenes y cometidos », in Ana Isabel CARRASCO MANCHADO,
Maria Jesis FUENTE PEREZ et Alicia MONTERO MALAGA (éd.), El presente de un pasado
imaginario. Edad Media y neomedievalismo en el era digital, Barcelone, Icaria, 2024, p. 187-208.

3 On pourra consulter sur ce point José Luis PUERTO, La ruta imaginada: El Camino de Santiago en
la literatura, Lebn, Edilesa, 2004.



Deux de ces ceuvres ont été écrites par Matilde Asensi, autrice espagnole de romans
historiques, et en particulier de romans historiques policiers, genre auquel appartient
le premier texte de notre corpus, Iacobus, publié en 20004.

Dans Iacobus, le récit est présenté comme une chronique, rédigée en 1319 par
Galceran de Born, ancien chevalier de I’'Ordre de 'Hopital de Saint-Jean de Jérusalem,
se faisant désormais appeler Iacobus et officiant en tant que médecin au Portugal. Ce
dernier y rapporte deux enquétes, qu’il a menées quatre ans plus tot a la demande du
pape Jean XXII : 'une, pour élucider I’assassinat du pape Clément V, du roi Philippe
le Beau et de son garde des sceaux (Guillaume de Nogaret), trois crimes supposément
commandités par le dernier Grand Maitre de I’'Ordre des Templiers, I'autre, pour
retrouver l'or des Templiers. C’est ce second voyage qui mene le personnage,
accompagné de son fils Jonas alors agé de quatorze ans, sur le Chemin de Saint-
Jacques, qu’ils parcourent en empruntant la voie toulousaine, d’Arles au Cap
Finisterre. Dans ce roman historique policier, le Chemin de Saint-Jacques est aussi le
théatre de I'histoire d’amour de Galceran de Born et de la juive Sara.

Intitulé Peregrinatios et publié en 2004, I'autre ouvrage de Matilde Asensi est un
guide romancé. L’histoire s’inscrit dans le prolongement de celle de Iacobus puisqu’il
est a nouveau question de Jonés a qui son pere demande de parcourir le Chemin, en
compagnie d’'un prétre, sept ans apres le premier voyage. Dans ce cas, le récit prend la
forme d'une longue lettre ot le pere de Jonas décrit précisément toutes les étapes et les
épreuves par lesquelles devra passer son fils, qui menait une vie de débauche a la cour
d’Aragon, pour le rejoindre au Portugal, ou il est appelé a étudier la médecine. Bien
plus court que le précédent, ce texte, agrémenté d’enluminures authentiques, est concu
a 'image d’'un manuscrit médiéval.

Ala différence de Iacobus, qui obéit aux codes du roman policier et ou prévalent les
mysteres des Templiers entourant le Chemin de Saint-Jacques, Peregrinatio propose
des descriptions trés détaillées du patrimoine architectural, culturel et spirituel du
Chemin, tout en mettant I’accent sur la diversité et les richesses de la nature. Aussi
laspect sensoriel de cet espace y est-il plus développé®.

Paru en 2003, le troisieme ouvrage, El peregrino de Santiago’, réalisé par Antonio
Perera Sarmiento et Miguel Angel Perera Alonso, est une bande dessinée historique.
Publiée aux éditions Témpora, elle fait partie dune collection® proposant des
adaptations de grands classiques, notamment de la littérature médiévale et moderne,
parmi lesquels figurent La Celestina et le Lazarillo de Tormes. Tous construits sur le
méme modele, les volumes de cette collection donnent a voir des dessins insérés dans
des décors constitués d’'images photographiques retouchées. Dans El peregrino de
Santiago, les éléments patrimoniaux sont illustrés par des photos d’édifices ou de
paysages, auxquelles s’ajoutent des informations, assez succinctes, livrées par les

4 Nous utilisons ici ’édition suivante : Matilde ASENSI, Iacobus, édition Amazon, 2021 (dorénavant
noté Iacobus).

5 Matilde ASENSI, Peregrinatio, édition Amazon, 2022 (dorénavant noté Peregrinatio).

6 Voir sur ce point Patricia ROCHWERT-ZUILI, « Parcourir et retracer le Chemin des étoiles : paysage,
expérience et patrimoine dans Peregrinatio (2004) de Matilde Asensi », L'Age d'or, 18, 2025. URL:
http://journals.openedition.org/agedor/8362 ; DOI : https://doi.org/10.4000/131f5.

7 Antonio PERERA SARMIENTO (adaptacién, fotos e ilustraciones) et Miguel A. PERERA
ALONSO (diseno y maquetacion), El peregrino de Santiago, Madrid, Ediciones Témpora, 2003
(dorénavant noté EIl peregrino de Santiago).

8 Il s’agit de la collection Cldsicos con «chispa», définie ainsi sur la quatriéme de couverture : « Obras
‘con chispa’ de los grandes clasicos de la literatura ofrecidas a través de originales imagenes y dibujos
repletos de arte, creatividad y originalidad ».



http://journals.openedition.org/agedor/8362
https://doi.org/10.4000/13lf5

cartouches, qui situent généralement l'action dans un lieu donné, et par les
phylacteres, qui contiennent quelques références culturelles.

On suit ici les aventures de deux moines clunisiens, le jeune Juan escorté par le vieux
Claudio, tous deux partis du Port de Cize en 1485 pour que Juan expie le péché de vol
qu’il a commis dans les cuisines de ’'abbaye mais aussi pour retrouver la trace de leur
ancien prieur, disparu cinq ans plus tot lors de son pélerinage a Saint-Jacques.

Quoique appartenant a des genres différents, les trois ceuvres de notre corpus ont
toutes été publiées dans les premieres années du XXIesiecle, a des moments
particulierement propices a la lecture et la diffusion de ces textes : d’'une part, le Grand
Jubilé de 'an 2000 et, d’autre part, ’Année sainte compostellane de 2004, féte
célébrée chaque fois que le 25 juillet, jour de la Saint Jacques, tombe un dimanche.

Toutes trois partagent aussi un autre point commun : 'utilisation, au sein du récit,
du tout premier guide du pelerin, le cinquiéme et dernier livre d’'un texte consacré a
Papdtre et au Chemin désigné communément sous le nom de Codex Calixtinus en
raison de la préface apocryphe signée par le pape Calixte II dans un des manuscrits qui
le conservent. Sans doute composé par un Poitevin du nom d’Aymeri Picaud avant
1175, date de la copie du Codex Calixtinus réalisée par un moine de Ripoll et déposée a
Saint-Jacques-de-Compostelle9, ce guide du pelerin compte onze chapitres qui se
présentent presque tous sous forme de listes et qui sont les suivants :

CHAPITRE I — Les chemins de Saint-Jacques

CHAPITRE II — Les étapes du chemin de I'apotre

CHAPITRE III — Les noms des bourgs et des villes de ce chemin
CHAPITRE IV — Les trois bonnes demeures du monde

CHAPITRE V — Les noms des constructeurs du chemin de Saint-Jacques
CHAPITRE VI — Les eaux bonnes et mauvaises de ce chemin

CHAPITRE VII — Description des pays et des peuples de ce chemin
CHAPITRE VIII — Les corps des saints qu’il faut visiter sur ce chemin et la passion de saint
Eutrope

CHAPITRE IX — Description de la ville et de I'Eglise de Saint-Jacques
CHAPITRE X — La répartition des offrandes de 'autel de Saint-Jacques
CHAPITRE XI — Du bon accueil a réserver aux pelerins de Saint-Jacques

On y trouve notamment des informations sur les étapes du parcours, sur les
constructeurs du Chemin, sur les saints a visiter, sur le pain, le vin, la viande et le
poisson qui abondent dans certaines villes, ou encore sur le caractére potable ou non
de l'eau des fleuves. De méme comporte-t-il des passages sur les habitants, et en
particulier sur les Navarrais et les Basques qui sont fustigés pour leurs mauvaises
moeurs.

Mais a I'exception d’'un long développement sur les richesses de la Galice!© ainsi que
sur la ville, les églises et la cathédrale de Saint-Jacques-de-Compostelle, seuls de rares

9 Vid. Guillermo Fernando ARQUERO CABALLERO, « El Liber peregrinationis como fuente para la
historia del Camino de Santiago y de las sociedades medievales del norte peninsular », Ab Initio, 4, 2011,
p. 15-36, p. 23.

10 Voici ce que 'auteur retient de la Galice au chapitre VII : « Il y a des foréts, des fleuves, des prés, des
vergers, des fontaines d’eau pure et de bons fruits. Mais peu de cités, de villes et de hameaux. Le pain,
le blé et le vin sont rares, mais le pain de seigle et le cidre se trouvent facilement. De méme le bétail et
les chevaux, le lait et le miel, les poissons de mer, grands et petits. La région est riche aussi en mines
d’or et d’argent, en fourrures d’animaux sauvages et en toutes sortes de biens. Elle est riche aussi de
trésors sarrasins » (in Le guide du pélerin a Saint-Jacques, attribué a Aymeri PICAUD, traduction et



éléments appartenant au patrimoine matériel du Chemin sont décrits avec force
détails. Ce guide ne correspond donc pas, dans sa forme, a ceux que l'on tient
aujourd’hui pour tels car il fait peu de place aux monuments et aux paysages!! et la
traversée du Chemin qu’il décrit n’y est pas véritablement linéaire. D’apres Michel
Record, qui en a publié une traduction en francais, c’est méme un guide « pour ne pas
voyager »2, Il s’agit, au vrai, d’'une ceuvre de propagande, destinée a exalter le lieu ou
régnait en maitre archevéque Diego Gelmirez, grand allié du roi Alphonse VI de
Castille et de Leon (1065-1109) qui introduisit la réforme clunisienne en péninsule
Ibériquets.

Mais quel usage nos trois ceuvres contemporaines, qui se réclament toutes de cette
source médiévale, font-elles précisément de ce texte ? Est-ce la seule source utilisée ?
Quels sont les procédés au service de la « fabrique de ’'espace » dans les trois ceuvres ?
Quelle vision du Chemin offrent-elles au lecteur d’aujourd’hui ?

C’est a ces questions que nous tenterons de répondre en abordant trois points. Nous
nous intéresserons d’abord a la place et au réle du Codex Calixtinus au sein de ces trois
fictions, que nous désignerons au cours de notre étude, pour plus de clarté, par les
termes qui les caractérisent : roman et guide romancé pour les deux ceuvres de Matilde
Asensi, et bande dessinée pour le troisieme ouvrage. Nous mettrons ensuite au jour
I'utilisation de sources diverses. Et enfin, nous nous interrogerons sur le sens de ces
trois reconstitutions et sur leur valeur patrimoniale.

Du manuscrit médiéval a la fiction contemporaine :
cautionnement historique et instrumentalisation

Le Codex Calixtinus, et en particulier le cinquiéme et dernier livre de I'ceuvre, est en
effet la source médiévale principale revendiquée par les fictions historiques de notre
corpus. Il est saisi par les auteurs comme caution historique et comme autorité car les
trois ceuvres, a des degrés divers et selon des modalités différentes, intégrent la source
médiévale a la trame romanesque et accordent au manuscrit lui-méme un traitement
particulier.

Dans deux des ceuvres, les personnages se trouvent en possession de l'objet
manuscrit. Dans le roman, c’est avec I'aide de la précieuse copie du monastere de Ripoll
que les protagonistes préparent méticuleusement leur voyage'4. Dans la bande

présentation de Michel RECORD, Lucon, Editions Sud Ouest, 2006, p. 53 (dorénavant noté Guide du
pélerin).

u Cf. Balisio LOSADA CASTRO, « El ‘Codex Calixtinus’, primera guia del Camino de Santiago », CCPAN,
16/11/2011, p. 125-130, p. 129 : « En una guia actual se valoran los paisajes y los monumentos; en
cambio, en el relato de Aimerico Picaud el paisaje no existe y cuando se habla de un paisaje se centra
en su valoracién econémica, en lo que produce ».

12 Voir référence supra, Guide du pélerin, p. 11-12.

13 Le contenu du chapitre V est assez édifiant a ce sujet. Il comporte méme une dénonciation de ’action
destructrice de la reine Urraque, dont on sait que 'archevéque Diego Gelmirez était 'ennemi juré :
« Voici les noms des constructeurs de routes qui du temps de Diego, archevéque de Compostelle, et
d’Alphonse, empereur d’Espagne et de Galice, et de Calixte, pape, ont réparé le chemin de Saint-Jacques,
depuis Rabanal jusqu’au pont du Mino, pour 'amour de Dieu et de I'apo6tre, avant 'année de notre
Seigneur MCXX, sous le régne d’Alphonse, roi d’Aragon, et de Louis le Gros, roi de France : André,
Roger, Avit, Fort, Arnaud, Etienne, Pierre qui reconstruisit le pont sur le Mifio, détruit par la reine
Urraca. Que leurs ames et celles de leurs aides reposent en paix » (Guide du pélerin, p. 35).

14 « Durante los primeros dias de aquel mes de agosto de mil trescientos diecisiete, ayudados por la
lectura de una bellisima copia hecha por los monjes de Ripoll del Liber peregrinationis del Codex



dessinée, 'objet apparait dans plusieurs vignettes entre les mains du jeune Juan qui le
lit et en suit les indicationss.

La bande dessinée est d’ailleurs la seule a présenter un paratexte relatif a cette
source. Situé au début de 'ceuvre, il apporte quelques informations sur le Codex
Calixtinus et cite I'ouverture bien connue du livre V consacré au pelerinage : « Il y a
quatre chemins qui menent a Saint-Jacques »16.

Dans le guide romancé, la source médiévale est aussi fondatrice puisque le pere
déclare s’appuyer sur le Codex Calixtinus pour rédiger la lettre qu’il adresse a son fils.
Mais, a la différence des deux autres textes, c’est cette lettre qui est destinée a servir de
guide pour le jeune voyageur. Le pere fait néanmoins appel au texte-source pour
introduire des indications géographiques précises et en reprend méme des fragments
qu’il integre a son propre discours. C’est le cas notamment de la description de I’arrivée
des pélerins a Tiermas, ou il est conseillé de suivre « au pied de la lettre » les
indications du texte du XIIe siecle afin de profiter des eaux thermales de la ville”. En
une occasion, pour rappeler la tradition d’hospitalité qui prévaut sur le Chemin,
rapportée par le Codex Calixtinus, Matilde Asensi reprend méme un long passage du
texte-source1s.

Mais cette lettre est aussi enrichie de détails issus de ’expérience personnelle du
pere, de ses connaissances!9 et de ses lectures2°, qui garantissent a leur tour la véracité
du propos de ce « liber manualis » — ce manuel —, tel qu’il est désigné dans le texte2!.

A cela s’ajoutent des descriptions trés précises des monuments mais aussi I'insertion
de miniatures tirées de manuscrits médiévaux, donnant a ce guide romancé les allures
d’'une ceuvre médiévale qui se substitue au Codex Calixtinus lui-méme. La lettre
adressée a Jonas se fait ainsi véritable guide touristique auquel il ne manque pas les

Calixtinus, preparamos meticulosamente cada detalle de nuestro proximo viaje a la tumba del Apéstol
Santiago en tierras de Galicia », Iacobus, p. 183.

15 Voir par exemple EI peregrino de Santiago, p. 5 (« si nos atenemos a los avisos del cédice »), p. 6
(« segtin el codice, éste debe ser el valle de Valcarlo »), p. 10 (« dice tu libro que [...] »), p. 11 (« Hasta
ahora no parecen los navarros tan fieros como los pinta mi codice »), p. 48 (« Sois vos el joven que
lleva una copia del Codex Calixtinus? »).

16 « Cuatro son los itinerarios que conducen hacia Santiago y que en Puente la Reina, en tierras
espaiiolas, confluyen en uno solo. El primero pasa por Saint-Gilles, Montpellier, Tolosa y Siomport ;
el segundo por Santa Maria del Puy, Santa Fe de Conques, y San Pedro de Moissac; el tercero, por
Santa Maria Magdalena de Vézelay, San Leonardo de Limoges, y la ciudad de Périgueux; y el cuarto,
por San-Martin de Tours, San Hilario de Poitiers, San Juan d’Angély, San Eutropio de Saintes y la
ciudad de Burdeos. La ruta de Santa Fe, la de San Leonardo de Limoges y la de San Martin de Tours
se juntan en Ostabal (sic) y pasado el Port de Cize se unen en Puente la reina a la ruta que pasa por
Simport formando desde alli un solo camino hacia Santiago », cf. El peregrino de Santiago, p. 3 qui
reprend presque textuellement le chapitre I du texte médiéval.

17 «[...] subiréis hasta Berdun, tomando otro de los ramales alternativos del Camino que es
mencionado por Aymeric Picaud, autor del Liber peregrinatonis del Codex Calixtinius. Tomando al pie
de la letra sus indicaciones, llegaréis hasta un pequenio pueblo llamado Tiermas [...]. En el Codex
encontrards algiin indicio de lo que te acontecerd esa jornada. Dice Aymeric : ‘En Tiermas, bafios
reales que fluyen calientes constantemente ». De ahi el nombre de la villa, que deriva del latin
thermae », Peregrinatio, p. 15.

18 Cf. Peregrinatio, p. 21 (il s’agit du chapitre XI du Codex).

19 « No en vano en Astorga confluyen los dos ramales principales de la Via peregrina, el Camino
francés y el que viene del sur, el de la Plata, mal llamado ast por los cristianos que utilizan el nombre
del metal en lugar de la palabra arabe que lo designa, Bal'latta, o camino empedrado, pues fue la
antigua calzada romana llamada Iter ab Emerita Asturicam », Peregrinatio, p. 52.

20 « El origen del interés de la disuelta Orden por estas tierras, y te lo puedo confirmar porque lo he
leido en sus propios legajos, era doble [...] », Peregrinatio, p. 55.

21 Peregrinatio, p. 47 : « [...] yo retomaré de nuevo las anotaciones de la cronica que escribi en el ano
de mil trescientos diecinueve y que estoy utilizando para componerte este pequeiio liber manualis ».



« bonnes adresses » ou se loger et se restaurer, comme il sied aux critéres actuels de ce
type d’ouvrages22. L'ceuvre contribue, de cette facon, a la fabrique de l’espace du
Chemin de Saint-Jacques et a sa valorisation, en se présentant comme un ouvrage
contemporain aux allures de récit médiéval, procédé qui illustre de surcroit la
transmission du livre a travers le temps.

Parmi les éléments hérités de la source médiévale, les trois textes portent une
attention particuliere a la salubrité de ’eau de certaines rivieres — ce qui correspond
au chapitre VI du texte médiéval intitulé « Les eaux bonnes et mauvaises sur le
chemin ». Ainsi, par exemple, tous trois évoquent le caractere mortifere de la riviere
Salado, c’est-a-dire la riviere Salée23. De méme ne manquent-ils pas de se référer aussi
au bain purificateur que les pelerins doivent prendre avant d’entrer dans Saint-
Jacques-de-Compostelle, dans cette riviere destinée, selon son nom, Lavacolla, a se
laver les parties génitales, scéne d’ailleurs représentée dans plusieurs vignettes de la
bande dessinéez4.

Dans deux de nos fictions, I'utilisation du guide médiéval va méme jusqu’a sa remise
en cause, en particulier lorsqu’il s’agit d’évoquer les Navarrais, jugés bien différents du
portrait trés négatif brossé par le texte source. Le personnage principal du roman cite
ainsi textuellement Aymeri Picaud en déclarant : « Comme les paroles de Picaud me
paraissaient fausses ! »25. Quant a la bande dessinée, elle développe un épisode sur
plusieurs planches — une rencontre entre les protagonistes et un groupe de Navarrais —
qui contredit également l'opinion de lauteur de Codex et qui fait l'objet du
commentaire du jeune Juan : « Jusqu'a présent, les Navarrais ne semblent pas aussi
féroces que ne le dit mon codex »26.

22 Par exemple, cf. Peregrinatio, p. 21: « [...] Me agradaria, aunque sélo se trata de un deseo, que
acudieras de nuevo al figén llamado Coluver, préximo al celebrado puente que da nombre y fama a la
ciudad, aunque si prefieres la comida de la hospederia de peregrinos en la que nos alejamos —recuerdo
que nos ofrecieron una magnifica asadura de cabrito con garbanzos— », p.51: « En cuanto al
alojamiento y sustento, albergaos en el hospital de la Casa de la Orden de Santiago, levantado por la
reina Dofia Urraca, ya que es el mejor de los muchos que se hallan en la ciudad » ou p. 63 : « El mejor
albergue de Sarria, y uno de los mas célebres del Camino, es el del monasterio de la Magdalena, que
se destaca en lo mds alto del castro. Fue fundado por dos anénimos peregrinos italianos pertenecientes
a la Congregacién de la Penitencia de los Martires de Cristo para dar cama y limosna a los
concheiros »

23 Jacobus, p.246: « El sol declinaba por el oeste, a nuestra derecha, cuando atravesamos un
puentecillo de dos arcos sobre el pequenio caudal del rio Salado: ‘iCuidado con beber en él, ni tii ni tu
caballo, pues es un rio mortifero!’, afirmaba Aymeric Picaud en el Codex [...] » ; Peregrinatio, p. 25 :
« Cruzaréis el puente de dos arcos sobre el rio Salado y llevaréis cuidado de que los animales no beban
en él, pues advierte Aymeric Picaud al respecto afirmando que sus aguas son mortiferas » ; El
peregrino de Santiago, p. 18 : « Este es el rio Salado, donde mueren los hombres y bestias que beban
enél».

24 Voici ce qui est écrit a ce sujet dans le chapitre VI du cinquieme livre du Codex, p. 39 : «[...] une
certaine riviére [...] qu’on appelle vulgairement le rio Lavacolla, car les Francais qui font le pélerinage a
Saint-Jacques ont 'habitude, pour 'amour de 'apétre, de se laver non seulement le derriére, mais de
retirer la crasse de tout leur corps, apres s’étre dépouillés de leurs vétements ». Cette information est
représentée dans les vignettes des pages 60 et 61 de El peregrino de Santiago.

25 [Qué falsas me parecian las palabras de Picaud! «Los navarros son un pueblo barbaro, diferente de
todos los demas en sus costumbres y naturaleza, colmado de maldades, de color negro, de aspecto
innoble, malvados, perversos, pérfidos, desleales, lujuriosos, borrachos, agresivos, feroces y salvajes,
desalmados y réprobos, impios y rudos, crueles y pendencieros, desprovistos de cualquier virtud y
enseftados a todos los vicios e iniquidades, parejos en maldad a los Getas y a los sarracenos, y
enemigos frontales de nuestra nacién gala. Por una moneda, un navarro o un vasco liquida, como
pueda, a un francés», Iacobus, p. 227-228.

26 « Hasta ahora no parecen los navarros tan fieros como los pinta mi codice », El peregrino de
Santiago, p. 12-13.



La bande dessinée et le guide romancé coincident, quant a eux, sur une remarque
au sujet de 'absence de la mention de la ville de Sarria dans le Codex, ville présente
aujourd’hui dans tous les guides du Chemin27.

Toutefois, en dépit des quelques remarques critiques qu’elle comporte, la bande
dessinée se distingue des autres fictions par le traitement qu’elle accorde au Codex. Le
livre en tant qu’objet y est en effet un élément a part entiere, auquel sont attribuées en
outre des propriétés magiques, voire miraculeuses. D’abord volé puis retrouvé, le codex
s’avere méme étre 'original, celui du pape Calixte II. Les auteurs, jouant avec le motif
du manuscrit perdu puis retrouvé, qu’ils tournent en dérision, vont jusqu’a mettre en
scene la destruction du précieux ouvrage dans la derniere vignette de la bande
dessinée, ou des enfants dépecent le manuscrit, désormais voué a 'oubli.

De fait, si les auteurs de nos trois fictions font bien appel a la matérialité méme du
codex médiéval comme support du voyage vers Saint-Jacques et si le contenu dudit
codex est souvent évoqué, parfois retranscrit ou imité et a 'occasion questionné,
I’ensemble des procédés que nous avons relevés dévoilent un détournement et une
substitution. La méfiance qu’affichent les ceuvres vis-a-vis du Codex Calixtinus révele
ainsi une instrumentalisation de la source médiévale, sous couvert de cautionnement.

Du Chemin aux chemins

Les trois textes de notre corpus exploitent en réalité tout un éventail de sources de
différentes natures. Ce phénomeéne est particulierement prégnant quand on observe
les étapes du Chemin mentionnées dans le récit. On a évoqué précédemment I’absence
de référence a Sarria signalée dans la bande dessinée et le guide romancé, étape
figurant aujourd’hui dans tous les guides du Chemin. Or la comparaison des
toponymes cités, notamment, dans le roman et surtout dans le guide romancé — ou I’'on
en dénombre plus de 110 — avec la cinquantaine de lieux énumérés au sein du
chapitre III du guide médiéval28, suffit a prouver que Matilde Asensi s’est sans doute
appuyée sur des guides contemporains pour retracer le parcours de ses personnages.

Ce procédé d’amplification propre, du reste, a toute fiction historique, est aussi
perceptible a travers I'évocation de quelques grandes figures médiévales
incontournables, associées a certaines villes. Tel est le cas, par exemple, du grand poéete
castillan du XIIIe siecle, Gonzalo de Berceo, et de ses ceuvres, auxquels le roman et le
guide font référence au moment d’évoquer le monastere de San Millan de la Cogolla29.

27 Les merveilles de Sarria sont développées de cette fagon : « La villa de Sarria nacié al calor del
camino. La fundé Alfonso IX que, curiosamente, murié en ella cuando la transitaba como Jacobipeta
unos afnos después. Como ves, él mismo tuvo la buena (o la mala) suerte de recibir las muchas
atenciones que quiso brindar a los peregrinos que iban a Compostela; por eso advertiréis tantas
iglesias y tantos hospitales, e incluso un lazareto para malatos. No obstante, esta tarea bienhechora
ha dado también sus mundanales frutos, pero dicen los freyres que la villa es ahora rica y préspera en
forma admirable. Extrafiamente, nuestro viejo amigo Aymeric ignora Sarria en el Codex, y no he
podido hallar una explicacién para tan insoélito olvido », Peregrinatio, p. 63. « No nombra nada esta
localidad. Se la debi6 de olvidar », El peregrino de Santiago, p. 54. La mise en cause du Guide du
pelerin passe également par une remarque moqueuse du vieux Claudio « !Tu y tu Codex Calixtinus! »,
p. 6.

28 Cf. Guide du pélerin, chap. III, p. 29-30.

29 Jacobus, p. 279-280 : « Alli se habia criado y habia vivido el célebre poeta Gonzalo, llamado de
Berceo, por haber nacido en esa localidad. Gonzalo fue quien escribié los Milagros de Nuestra Sefiora,
veinticinco poemas en los que la intercesion milagrosa de la Virgen salva a sus devotos concediéndoles
el perdén ». Dans Peregrinatio, le passage est plus développé et quelques vers du poete sont méme
cités : « [...] se cri6 y vivié el célebre poeta Gonzalo, llamado de Berceo, que escribié los famosos



De méme le Cid est-il associé a la ville de Burgos dans le roman et la bande dessinée,
qui vantent aussi la beauté de la cathédraleso.

L’évocation de certains troncons du Chemin est également l'occasion pour les
auteurs d’insérer des éléments relevant d’'un savoir populaire. C’est ce que I'on constate
par exemple dans le roman, ou Matilde Asensi cite une strophe faisant référence a la
difficulté du chemin boueux qui sépare les villes de Tardajos et de Rabé :

De Rabé a Tardajos

no te faltaran trabajos.
De Tardajos a Rabé,
ilibéranos, Dominé!s!

Les trois textes élaborent méme une véritable topographie légendaire, comme on
peut le voir avec I'exemple du poulailler de la cathédrale de Santo Domingo de la
Calzada associé au dicton célébrant le miracle accompli par le saint : « Santo Domingo
de la Calzada, ou la poule rotie chanta » (« Santo Domingo de la Calzada, donde cant6
la gallina después de asada »). On trouve en effet, aujourd’hui encore, au sein de la
cathédrale, un poulailler datant du XVe siécle — ce qui permet de relever, au passage,
un anachronisme dans le roman et le guide dont 'action se déroule au XIVe siecle —
abritant un coq et une poule, considérés par le gouvernement de la Rioja comme un
bien d’intérét culturel. Cet objet insolite rappelle le miracle que saint Dominique aurait
accompli en redonnant vie a un jeune pélerin allemand pendu injustement,
résurrection qui se serait précisément accompagnée de celle d'un coq et d'une poule
rotis.

Or cette légende est reprise dans les trois fictions selon des modalités différentes,
qui permettent d’observer la fagon dont les éléments sont agencés au sein du récit.
Dans le roman, la description du poulailler, devant lequel s’arrétent Galceran de Born
et Jonas, est suivie d'un dialogue ou ils commentent I'irruption, dans leur quéte du
trésor des Templiers, d'un espion du pape. Puis ils entendent soudain le chant du coq
qui, selon les commentaires d'un vieux Lombard, leur annonce que la chance les
accompagnera tout au long du chemin32. Dans le guide romancé, le passage est plus
bref, mais il est précédé d’'une référence, issue sans doute du guide médiéval, au
constructeur que fut Saint Dominique, qui procéda notamment au tracé et a

Milagros de Nuestra Sefiora, Vida de Santo Domingo de Silos, Vida de San Millan y, por supuesto, el
Poema de Santa Oria, compafiera espiritual de San Millan. El mérito y fama de Gonzalo le vienen de
haber sido el primero en escribir sus obras en la lengua vulgar del pueblo y no en el latin culto: ‘Quiero
fer una prosa en roman paladino, en cual suele el pueblo fablar a su vecino, ca non son tan letrado por
fer otro latino, bien valdra como creo un vaso de bon vino’ » (p. 35-36).

30 Jacobus, p. 312 : « Pasamos por delante de las muchas y ricas iglesias que jalonaban la calzada, pero
s6lo ante la perfeccion y la monumentalidad de la catedral, sin parangén con ninguna otra edificacién
sagrada del Camino, enmudecimos y quedamos maravillados como si hubiésemos sido agasajados
con una vision celeste y gloriosa. Los siglos, quiza, conoceran Burgos por sus héroes, como el caballero
Ruy Diaz de Vivar, de quien ya hablan las crénicas y los juglares, pero no dudo que la conocerdn
mucho mds por su catedral, ejemplo de la belleza en piedra que puede crear el hombre con la
inteligencia de su mente y la habilidad de sus manos ». Dans El peregrino de Santiago, on trouve deux
vignettes présentant des détails de la cathédrale devant laquelle s’arréte Juan. Le phylactére de la
premiére vignette contient le texte suivant : « Burgos... La ciudad del famoso héroe castellano, el Cid
Campeador. iQue Dios bendiga su memoria! ». Celui de la seconde traduit 1’émerveillement du
personnage : « iMaravillosa catedral! » (cf. p. 31).

3t Jacobus, p. 335.

32 Jacobus, p. 289-290.

10



laménagement de la route allant de Najera a Redecillass. Dans la bande dessinée,
I’épisode miraculeux est rapporté au sein d’'une série de six vignettes34. On y voit le
frere Juan, étonné d’avoir trouvé un poulailler dans la cathédrale, questionner une
vieille religieuse qui lui raconte I’histoire par le menu. Dans une septieme vignette, la
vieille femme évoque ensuite la chaussée reliant Najera a Redecilla construite par saint
Dominiquess.

Outre la poule, dans les deux ouvrages de Matilde Asensi, un autre oiseau est associé
au Chemin : l'oie, et le jeu de société auquel 'animal a donné lieu. Dans le roman, on
assiste, au sein d'un chapitre dont le titre correspond au début de la phrase que 'on
prononce avant de lancer les dés (« De oca a oca [y tiro porque me toca] » / « D’oie en
oie, [a moi de jouer] »), a une partie de jeu de l'oie dont le texte souligne le caractere
initiatique, les joueurs devant passer par toute une série d’épreuves pour parvenir a la
derniére case représentant 'Edens36. Cet épisode est évoqué sous forme d’analepse dans
le guide romancé, ou la symbolique du jeu est a nouveau détaillée en des termes plus
ou moins similaires et ou le narrateur rappelle que celui qui a initié le jeune Jonéas a ce
jeu était un Templier. Or il se trouve que Matilde Asensi s’appuie ici sur une théorie,
qu’aucune source ne permet d’attester, selon laquelle le jeu de 'oie aurait été inventé
par les Templiers et serait en réalité un guide crypté du Chemin renvoyant aux étapes
et aux épreuves traversées par le pelerin. Ainsi, par exemple, le premier pont
représenté dans le jeu renverrait-il a Puente la Reina et la case du puits, aux
mésaventures du parcourss’. D’ailleurs, dans le guide romancé, une illustration
représentant une oie est systématiquement associée au texte chaque fois que I'oiseau
est mentionnéss.

Les animaux constituent ainsi, en particulier dans les deux textes qui intégrent des
images, des repéres importants, qui semblent voués a enrichir le récit en le ponctuant
d’éléments pittoresques, et a donner a la fiction historique une coloration médiévale.
Telle est sans doute la fonction des loups, utilisés dans la bande dessinée et le guide
romancé pour illustrer I'image topique du danger que représente la forét au Moyen
Age3o.

33 Peregrinatio, p. 39 : « Recuerda rendir devocién al santo ante su sepulcro, pues era un maestro
constructor iniciado que dedicé su vida al Camino de la Gran Perdonanza levantando puentes,
fundando hospitales y, lo mas importante, creando un nuevo y excelente trazado entre Ndjera y
Redecilla para mejor servir a los peregrinos. No te olvides de prestar atencién a la gallera con las dos
aves de corral de plumaje blanco pues, si cantan al tiempo que til estdas en el templo, segiin la leyenda,
tendrds buena suerte en adelante para el Camino ». Voici ce que dit le Guide du pélerin a propos de
saint Dominique : « Ensuite, il faut visiter, en Espagne, le corps de saint Dominique, confesseur qui
construisit la chaussée entre Najera et Radicellas » (cf. op. cit. p. 95).

34 Voir les pages 25-26.

35 Cf. note 33.

36 Jacobus, p. 249-258.

37 https://www.elcaminoconcorreos.com/es/blog/juego-de-la-oca-mapa-simbolico-del-camino.

38 Pour le passage sur le jeu de l'oie, voir Peregrinatio, p. 27. On remarque par ailleurs que le texte insiste
tout particuliéerement sur le terme « oca », comme dans le passage suivant, également illustré par des
enluminures représentant des oies, ot il est question des lieux auxquels I'oiseau a donné son nom : « Un
nuevo rio, que lleva el ya conocido y arcano nombre de Oca, y un nuevo puente se atravesaran en
vuestro camino antes de que consigais descansar en Villafranca, la Auca u Oca de los romanos, en la
que podréis alojaros en el hospital de Santiago o en la hospederia de la iglesia, no sin antes hacer una
visita a la ermita de la Virgen llamada, naturalmente, de Oca » (p. 39).

39 Dans El peregrino de Santiago, le jeune Juan croise des loups dont il pense qu’ils ont tué un homme
sur le Mont Oca (cf. p. 27). Dans Peregrinatio, ou sont représentés, en image, un loup et un sanglier, le
hurlement des loups, auxquels s’ajoute la mention des ours et des sangliers, sert a décrire les bois de
O Cebreiro (cf. p. 60-61).

11


https://www.elcaminoconcorreos.com/es/blog/juego-de-la-oca-mapa-simbolico-del-camino

Il convient de mentionner, enfin, les diverses références aux spécialités locales que
l'on trouve dans les textes. Si a l'origine, dans son guide, Aymeri Picaud évoquait la
nourriture a des fins salutaires, dans nos ceuvres, le but recherché est bien différent.
Ainsi, par exemple, dans le guide romancé, Galceran de Born recommande a son fils
de ne pas manquer de gofiter le cidre et les chaussons au miel lorsqu’il arrivera a Saint-
Jacques-de-Compostelle4©, alors qu’Aymeri Picaud précisait seulement qu’on trouvait
en Galice du cidre et du miel en abondance4!. Dans la bande dessinée, c’est méme du
poulpe, plat typique de la Galice, que le jeune Juan déguste en arrivant dans la ville42 !

En intégrant ces divers éléments, les ceuvres de notre corpus nous livrent donc une
vision polyfacétique du Chemin, ou I'imbrication de savoirs populaires et savants,
tendant parfois a 'accumulation, fait de cet espace un produit a la fois culturel et
touristique. Le Moyen Age est une valeur ajoutée, mais c’est surtout une toile de fond
abritant un condensé — voire un patchwork — de savoirs, de croyances et de topiques
dessinant, en quelque sorte, les contours de plusieurs chemins et aboutissant a la
« resémantisation » du Chemin. S’interrogeant sur la récupération du pelerinage
jacobéen par le tourisme, Nieves Herrero déclare :

Le processus de sécularisation du pelerinage jacobéen est le résultat de sa conversion en
« patrimoine culturel », de la perte de son controle par I'Eglise et de 'appropriation de son capital
symbolique par différents acteurs qui en proposent, dans les médias et I'industrie culturelle, des
interprétations et des resémantisations que les pelerins utilisent librement pour construire le sens
de leur expérience43.

Le parcours des personnages dans le récit est, nous allons le voir, a I'image de ces
propos.

La traversée romanesque du Chemin : aventure livresque et
expérience paysagere

Cest sur le topique de ’homo viator médiéval — celui de 'homme en chemin, du
voyageur perpétuel en quéte d’'un idéal — que se construisent les trois récits de notre
corpus. Ceux-ci mettent 'accent non pas tant sur I’expérience spirituelle qui porte les
pelerins a la rencontre de ’Apé6tre, mais sur le parcours, sur le cheminement et sur
I’aventure personnelle vécue par les personnages. Or si elle permet de mettre en valeur
la richesse culturelle et naturelle du Chemin, la description de la traversée offre une
reconstitution parfois factice du pélerinage. Les récits représentent en effet certains
espaces quelque peu attendus — le marché, 'auberge — et des personnages typifiés : on
y croise tout un éventail de personnages bigarrés dont un fou errant, des ames
charitables ou des voleurs de grand chemin, les représentants des trois religions

40 Jacobus, p. 70 : « no dejes de probar esa bebida caliente y dulzona que los gallegos preparan con
manzanas ni de comerte un buen pedazo de empanada de miel »

41 Cf. supra, note 10.

42 El peregrino de Santiago, p. 57.

43 Cf. Nieves HERRERO, « La recuperacion de la peregrinacion jacobea: aportaciones al debate acerca
de las relaciones entre turismo y peregrinaciéon, in Ménica CORNEJO, Manuela CANTON et Rui LLERA
(coord.), Teorias y practicas emergentes en Antropologia de la religién, Ankulegi, 2008, p. 123-138 »,
p. 125 : « La transformacién secularizadora de la peregrinacion jacobea ha sido resultado de su
conversion en ‘patrimonio cultural’, de la pérdida de su control por la Iglesia y de la apropiacién de
su capital simbélico por parte de distintos actores que proponen mterpretaczones Yy resemantizaciones
que circulan en la sociedad mediatica y en la industria cultural y que el peregrino utiliza libremente
para construir el sentido de su experiencia ».

12



coexistant dans la péninsule médiévale, les Templiers, un alchimiste ou encore, on I’a
vu, les loups qui peuplent les foréts médiévales.

En réalité, ces constructions romanesques convoquent plusieurs motifs. Dans les
ceuvres de Matilde Asensi, les personnages se trouvent transformés en véritables
chevaliers errants, contraints de parcourir le Chemin pour y accomplir une mission44.
Du reste, le voyage de Jonas représenté dans le guide romancé est ponctué par les huit
rituels qu’il doit accomplir, décrivant les divers moments d'une cérémonie
d’adoubement qui s’acheve a la cour du roi Denis a Lisbonne45 ; ces étapes, associées a
des lieux précis du Chemin, ne sont pas sans rapport avec les sept degrés de 1’échelle
d’amour spirituel que doit gravir le mystique pour atteindre Dieu, mais aussi avec les
huit marches de la scala naturae, ’échelle des étres naturels qui mene du monde
minéral a ’homme, aux anges et a Dieu46. En soulignant que Jonas doit suivre les
conseils et les enseignements de son pére, dans le roman, puis ceux de ’homme
d’Eglise qui 'accompagne, dans le guide romancé, Matilde Asensi exploite le topos
ancien, fortement lié a la littérature didactique médiévale, du maitre et de son éleve
— double du couple pére-fils —, du senex sage et du puer ignorant47.

Par ailleurs, les trois fictions historiques mettent en scene des héros qui évoquent
des couples célebres de la littérature espagnole : on pense a don Quichotte et Sancho
Panza, bien entendu, mais aussi a Lazarillo et son maitre. C’est de ce dernier modele
que l'on peut rapprocher le couple formé par Juan et le vieux Claudio de la bande
dessinée, en raison du jeune age du protagoniste et de divers éléments narratifs. En
effet, quoique moine novice, Juan présente des caractéristiques qui I'identifient a
Parchétype du picaro: ingénieux, opportuniste, débrouillard et a l'occasion
irrévérencieux, il réalise son pelerinage pour racheter un vol qu’il a commis dans les
cuisines de son abbaye48, et il fait montre, tout au long du voyage, d’'une véritable
obsession pour la nourriture, qu’il partage avec les picaros de papier Lazaro, Guzméan
et Pablos de Segovia dont les actions sont induites par la nécessité de subsister.

Toutefois, si les trois fictions ont recours a ces divers modeles et motifs, livrant
I'image d’'un Chemin romanesque et resémantisé, elles n’en accordent pas moins

44 Dans Iacobus, le voyage est d’ailleurs une couverture. Il est désigné comme un « faux pelerinage » :
« Para comenzar nuestra falsa peregrinacién, tanto Jonas como yo necesitabamos asumir nuevas
personalidades que nos protegieran de los peligros con los que, evidentemente, ibamos a encontrarnos.
Tras mucho pensar, y para no retorcer en exceso la cuerda de la mentira [...] yo me converti en aquello
que hubiera llegado a ser de forma natural de no haber seguido los dictados del espiritu y del
conocimiento, es decir, me converti en el caballero Galceran de Born [...] que peregrinaba hasta el
solar del Apéstol », Iacobus, p. 185.

45 Les étapes de ce parcours initiatique sont les suivantes : (1) se baigner a la lumiére de la lune dans les
eaux de Tiermas, (2) méditer, dans le cloitre et la chapelle d’Eunate (3) se faire adouber, vétu de blanc
dans la crypte de sainte Oria a San Millan de la Cogolla, (4) étudier la médecine et ’alchimie pendant
plusieurs semaines auprés de moines, puis revétir des bottes rouges au sein du monastére de San Anton
dans la province de Burgos, (5) ceindre une ceinture blanche dans I’église Santa Maria la Blanca de
Villasirga, (6) chausser, a Vilar de Donas, des sandales en soie brodées ou il devra placer des éperons en
or que lui remettront deux nobles chevaliers, (7) recevoir, a Corcubién, apres étre passé par Compostelle,
une épée digne de celle d’un roi, (8) étre adoubé a Lisbonne, a la cour du roi Denis.

46 Cf. P. ROCHWERT-ZUILI, « Parcourir et retracer le Chemin des étoiles : paysage, expérience et
patrimoine dans Peregrinatio (2004) de Matilde Asensi», LAge dor, 18, 2025, URL:
http://journals.openedition.org/agedor/8362 ; DOI : https://doi.org/10.4000/1311f5.

47 Cf. Ernst Robert CURTIUS, La littérature européenne et le Moyen Age latin, Paris : PUF, 1956, et tout
particuliérement le § 8 : « L’enfant et le vieillard », p. 122-125, dans le chapitre intitulé « La topique ».
Ce schéma est aussi repris dans la bande dessinée.

48 « No olvides que el objeto de tu peregrinacién es expiar tu pecado de robo en las cocinas de la abadia
para satisfacer tu insaciable gula. iReza y ayuna! », El peregrino de Santiago, p. 6.

13


http://journals.openedition.org/agedor/8362
https://doi.org/10.4000/13lf5

d'importance a lexpérience de la marche, élément qui contribue a la
patrimonialisation de cet espace. Comme le montre Gaston Bachelard, les lieux ne sont
ouverts a la mémoire que pour ceux qui en ont fait 'expérience49. Or c’est bien la
question de la transmission de tout un savoir reposant sur l’expérience qu’abordent
nos trois textes a travers les différents couples qu’ils représentent. Dans ce processus,
le Chemin fait office de lien entre plusieurs histoires : celle d’Aymeri Picaud dans le
Codex Calixtinus, celles d’autres sources savantes et populaires, I’histoire personnelle
des personnages, mais aussi ’Histoire collective des marcheurs du passé et du présent
ayant foulé le Chemin, une histoire en perpétuelle construction. Ainsi les textes de
notre corpus s’inscrivent-ils dans le droit fil d'une tradition qu’ils prolongent selon
différentes modalités narratives, tout en proposant de revenir aux sources du Chemin.
Les aventures romanesques qui s’y déploient n’en ont pas moins valeur d’apprentissage
puisque les trois histoires décrivent bien un parcours initiatique et un chemin de
perfections© : ceux du jeune Jonés dans les ceuvres de Matilde Asensi et ceux du jeune
Juan dans la bande dessinée, que I'on veut tous deux éduquer et éloigner d’une vie de
débauche ou de péché.

Investissant des figures emblématiques et des topiques de la littérature, les trois
textes retracent donc, sur une toile de fond dont I'exotisme tient a ’'ancrage médiéval
du récit, une quéte et une expérience personnelle quelque peu détachées de leur but
religieux et qui acquierent une valeur universelle. Le jeune moine Juan de la bande
dessinée ne s’écrie-t-il pas, face a la cathédrale de Le6n, que le voyage en vaut vraiment
la chandelle ? :

Que de beautés dans ce chemin de Saint-Jacques ! Méme si la tombe du saint apotre ne se trouvait
pas au bout de la route, cela vaudrait la peine de le parcourirs:.

En convoquant les émotions et les sens des personnages, comme le montrent ici
ladmiration que suscite la vue du monument mais aussi les références aux mets
savoureux dégustés tout au long du parcours, nos auteurs valorisent ainsi le Chemin
en tant que patrimoine vivant ou sensible, reconstruit a travers ’expérience paysagere.

De ce point de vue, les trois fictions ne sont pas si différentes des textes retracant
des expériences personnelles plus contemporaines, comme celles que Paolo Coelho ou
Jean-Christophe Rufin, entre autres, ont couchées sur le papier. L’essentiel y est la
marche, le cheminement, le parcours initiatique ou la recherche personnelle et les

49 Cf. Gaston BACHELARD, La poétique de lespace, Paris, PUF, 1957.

50 « Me preocupaba la influencia que todas estas truculentas historias pudieran tener en la joven mente
de Jonds », lIacobus, p.195; « Ahora, esta misiva mia que tienes en las manos serd tu Liber
peregrinationis, dado que en ella te doy precisas instrucciones que debes seguir, la primera de las
cuales es la siguiente: olvidate del caballero Jonds de Born, déjalo atras y parte como peregrino, sélo
como peregrino, como viajero, como caminante, y no te lleves a engano pensando que se trata
exclusivamente de recorrer por un extrafio capricho de tu padre, una vieja ruta milenaria. [...]
Descubriras que jamas se pierde el tiempo cuando se pasa en compania de uno mismo. Y qué decirte
de las ventajas anadidas a ese mudo didlogo si lo estableces mientras caminas o cabalgas, en contacto
con la Naturaleza », Peregrinatio, p. 7-8 ; « El Camino ha sido siempre, ya lo sabes, la senda por la
que ha circulado el conocimiento inicidtico y donde se han preservado los misterios de la antigiiedad
en el arte y la arquitectura gracias a los gremios [...]. Tienes mucho que aprender, caballero Jonds de
Born, y frey Estevda Rodrigues te acompafiard, como st fuer yo mismo, en esta nueva e importante
andadura de tu vida. Espero que seas digno, hijo mio, de lo que vas a recibir » ; « [...] frey Estevado
Rodrigues te guiara como un padre. Obedécele en cuanto te mande », Peregrinatio, p. 9 et 19.

51 « iCuanta belleza hay en este camino de Santiago! Aun si no estuviera al final la tumba del santo
Apéstol mereceria la pena hacerlo », El peregrino de Santiago, p. 41.

14



sensations qu’ils suscitent52, car le Chemin de Compostelle peut ouvrir d’autres
chemins et d’autres expériences, comme I’énonce la dédicace de la bande dessinée,
signée par les auteurs et I'éditeur qui sont « eux aussi marcheurs, peut-étre sur d’autres
chemins... »53.

Conclusion

En définitive, Iacobus, El peregrino de Santiago et Peregrinatio, parus en un
moment de célébration du Chemin de Saint-Jacques, constituent des objets
patrimoniaux singuliers. Le roman exploite la vogue du genre policier et I'intérét pour
les mysteres des Templiers, dont le public est friand54 ; la lettre du peére au fils réinvestit
les codes des manuscrits médiévaux et certains motifs littéraires anciens pour proposer
une nouvelle forme de guide touristique. Quant a la bande dessinée, qui procéde a une
actualisation par le recours a la photographie, elle joue également de ces codes et d'une
forme d’intertextualité, dans une collection ou elle cotoie I'adaptation de grandes
ceuvres de la littérature, dont le Lazarillo de Tormes.

Convoquant plusieurs topiques traditionnels et renvoyant a un savoir collectif
savant et populaire ainsi qu’a des éléments propres au monde médiéval, ancrés dans
I'imaginaire collectif, ces trois fictions offrent une vision renouvelée de cet espace :
celle d'un Chemin resémantisé et remythifié. Sous couvert de l'utilisation du Codex
Calixtinus, elles proposent diverses variations du Chemin, qu’elles reconstituent
moyennant une combinaison de sources et de motifs aboutissant a une représentation
qui peut méme paraitre artificielle pour un lecteur averti. Néanmoins, si elles offrent
une vision quelque peu biaisée du Chemin de Saint-Jacques médiéval, dont elles
présentent des éléments attendus du public, elles participent a la valorisation de son
patrimoine architectural, culturel et naturel ainsi qu’a sa promotion touristique. Du
reste, les ouvrages de Matilde Asensi décrivent un voyage qui se prolonge jusqu’a la
pointe de la Galice, suivant en cela I’entreprise de mythification mise en ceuvre par le
gouvernement nationaliste galicien pour valoriser la régionss. Comme il est dit dans le
guide romancé :

Le Chemin ne laisse personne indifférent, c’est pourquoi les marcheurs, en suivant le soleil vers
I'ouest, le parcourent depuis des millénaires. Ce n’est pas uniquement le Chemin de I’Ap6tre, c’est
le Chemin du Bout du Mondes6.

52 Voir par exemple les ouvrages de David LE BRETON, Eloge de la marche, Paris, Editions Métailié,
2012 et Marcher la vie. Un art tranquille du bonheur, Paris, Editions Métailié, 2020.

53 El peregrino de Santiago, p. 3.

54 Cf. HUERTAS MORALES, Antonio, La Edad Media contemporanea. Estudio de la novela espafiola
de tematica medieval, Vigo, Academia del Hispanismo, 2015, notamment le chapitre consacré a 'ordre
du Temple, p. 126-175.

55 Voir a ce sujet Nieves HERRERO, « La atraccion turistica de un espacio mitico: peregrinacién al cabo
de Finisterre », Pasos. Revista de Turismo y Patrimonio Cultural, 7 (2), 2009, p. 163-178.

56 Peregrinatio, p. 9 : « El Camino a nadie deja indiferente y, por eso los andariegos lo recorren desde
hace miles y miles de afios, siguiendo al sol hacia el oeste, pues no siempre fue el Camino del Apéstol,
pero st el Camino hacia el Fin del Mundo ».

15



Bibliographie

ARQUERO CABALLERO, Guillermo Fernando, « El Liber peregrinationis como
fuente para la historia del Camino de Santiago y de las sociedades medievales del
norte peninsular », Ab Initio, 4, 2011, p. 15-36.

ASENSI, Matilde, Iacobus, édition Amazon, 2021.
ASENSI, Matilde, Peregrinatio, édition Amazon, 2022.

CURTIUS, Ernst Robert, La littérature européenne et le Moyen Age latin, Paris, PUF,
1956.

HERRERO, Nieves, « La recuperaciéon de la peregrinacion jacobea: aportaciones al
debate acerca de las relaciones entre turismo y peregrinacion, in Ménica CORNEJO,
Manuela CANTON et Rui LLERA (coord.), Teorias y prdcticas emergentes en
Antropologia de la religion, Ankulegi, 2008, p. 123-138.

HERRERO, Nieves, « La atraccion turistica de un espacio mitico: peregrinacién al cabo
de Finisterre », Pasos. Revista de Turismo y Patrimonio Cultural, 7 (2), 2009,
p. 163-178.

HUERTAS MORALES, Antonio, La Edad Media contemporanea. Estudio de la novela
espariola de temdtica medieval, Vigo, Academia del Hispanismo, 2015.

Le guide du pelerin a Saint-Jacques, attribué a Aymeri PICAUD, traduction et
présentation de Michel RECORD, Lucon, Editions Sud Ouest, 2006.

LE BRETON, David, Eloge de la marche, Paris, Editions Métailié, 2012. )
LE BRETON, David, Marcher la vie. Un art tranquille du bonheur, Paris, Editions
Métailié, 2020.

LOSADA CASTRO, Balisio, « El ‘Codex Calixtinus’, primera guia del Camino de
Santiago », CCPAN, 16/11/2011, p. 125-130.

PERERA SARMIENTO, Antonio (adaptacion, fotos e ilustraciones) et PERERA
ALONSO, Miguel A. (disefio y maquetacion), El peregrino de Santiago, Madrid,
Ediciones Témpora, 2003.

PUERTO, José Luis, La ruta imaginada: El Camino de Santiago en la literatura,
Leon, Edilesa, 2004.

ROCHWERT-ZUILI, Patricia et THIEULIN-PARDO, Hélene, « El espacio medieval en
la novela histoérica contemporanea: imagenes y cometidos », in Ana Isabel
CARRASCO MANCHADO, Maria Jesis FUENTE PEREZ et Alicia MONTERO
MALAGA (éd.), El presente de un pasado imaginario. Edad Media y
neomedievalismo en el era digital, Barcelone, Icaria, 2024, p. 187-208.

ROCHWERT-ZUILI, Patricia, « Parcourir et retracer le Chemin des étoiles : paysage,
expérience et patrimoine dans Peregrinatio (2004) de Matilde Asensi », L’Age d’or,
18, 2025. URL: http://journals.openedition.org/agedor/8362 ; DOI :
https://doi.org/10.4000/13lf5.

16


http://journals.openedition.org/agedor/8362
https://doi.org/10.4000/13lf5

RUFIN, Jean-Christophe, Immortelle randonnée. Compostelle malgré moi, Paris,
Gallimard, 2013.

17



