
 1 

 
 
 

Numéro 18 (1) décembre 2025 
_____________________________________________________ 

 
« S’encorder aux mots » avec Jeanne Benameur 

_____________________________________________________ 
 

L’alphabet du silence.  
La neige, la funambule et la mer, du presque-rien à un 

quelque chose 
 

Isabelle ROUSSEL-GILLET 
Université d’Artois, UR 4028 « Textes & Cultures » (F-62030 Arras) 

 
 
Résumé 
À partir de six romans de Jeanne Benameur, nous explorons le rapport aux mots, au 
langage et au silence des personnages et de l’autrice (dans son essai Vers l’écriture). 
En analysant trois paradigmes – du silence, de l’écart et du devenir – nous mettons en 
évidence des êtres au monde qui faillissent et, au fil des romans, se transforment. La 
récurrence du mot « rien » – puis le moment de sa disparition du texte – et l’apparition 
d’une couleur sont les signes d’une transformation d’êtres sous le signe de l’Ouvert. Au 
vécu du peu s’articulent alors une éthique du courage, au sens de Vladimir 
Jankélévitch, et un commencement possible.  
 
Abstract 
Based on six novels by Jeanne Benameur, we explore the relationship to words, 
language and silence of the characters and the author (in her essay Vers l’écriture). 
By analysing three paradigms –of silence, of the gap and of becoming– we highlight 
beings in the world who fail and, as the novels go by, transform themselves. The 
recurrence of the word ‘nothing’ –then the moment it disappears from the text– and 
the appearance of a colour are signs of beings’transformation under the sign of the 
Open. An ethic of courage, in the sense of Vladimir Jankélévitch, and a possible 
beginning are articulated in the experience of the few. 
 
Mots-clés : Benameur, silence, neige, rien, couleur, transformation 
 
Keywords: Benameur, silence, snow, nothing, color, transformation 
 
  



 2 

Plan 

De l’avant-langue à l’écriture 

Le silence blanc 
Il neige 
La pesée des mots 
Le réservoir du dictionnaire 
La bibliothèque et les supports d’écriture 
L’entre-langues 

La funambule à l’entre-deux seuils 

Les mots du corps pour cerner le rien 

Les signes de la transformation 

Vers… la mer, l’écriture qui raccorde, un Nous, un commencement 

Pour recommencer donc 

Bibliographie 



 3 

  



 4 

 
À Michel Butor, Madeleine Carcano et Gisèle Cugier 

 

Pour approcher ce que Jeanne Benameur tend au fil des six textes de mon corpus1, 
je vais tresser trois présences qui sont à l’œuvre : celle de la neige, d’une funambule et 
de la mer. La neige symbolise le silence face à la signification, au signifiant, le silence 
de ceux qui échappent à l’intentionnalité, la raison ou l’intellection. Elle est en 
contrepoint d’une volonté de dire, de ne pas manquer de mots. La funambule est une 
passante traversée et traversante au féminin et le lecteur remarque l’importance du 
pas, de la marche, métaphore de l’entre-deux. Elle figure, à mes yeux, le paradigme de 
l’écart contre le repoussoir de la frontière et de la prison, de ce qui enclot. Enfin la mer, 
par son horizon si ouvert, confronte au paradigme du devenir, d’un 
(re)commencement qui supposerait de se réarmer au langage, avec courage au sens de 
Jankélévitch de faire face. La capacité de commencer ne suppose pas, en effet, chez 
Jeanne Benameur de faire durer, de tenir un acte de commencement par un 
engagement ; elle est entière à elle-même dans la force de l’élan. Être funambule (funis 
corde et ambulare marcher) au figuré c’est se « tirer d’affaire », malgré. 

J’entrelace ici dans mon analyse, sans les traiter à part égale et équilibrée, la neige, 
la funambule et la mer avec des guirlandes, des ponts, des encordages entre les trois. 
S’encorder : fortune du verbe en alpinisme, paysage des neiges. Dans Laver les ombres, 
« Léa s’encorde aux mots. Il faut résister. Elle se sent suspendue en l’air, contre la paroi 
d’une falaise. » (LO, p. 85) au moment où sa mère descelle le passé d’une voix « basse. 
Accordée au vent qui arrache les branches [...] » (LO, p. 84). S’encorder dit la puissance 
du lien : 
 

Aimer c’est juste accorder la lumière à la solitude.  
Et c’est immense. (LO, p. 150) 

 

Dans Les Reliques, les bannis du cirque, tous trois amants d’une trapéziste « étaient 
encordés tous les quatre » pour « [p]eser encore un peu d’existence. » (LR, p. 53) 
Revenir à l’étymologie de s’encorder permet aussi de pointer le lien entre la corde, la 
funambule et la mer : le verbe est dérivé de la corde en grec faite d’intestins, et de 
boyaux, quoi de plus viscéral ! Et du corps il en est chez Jeanne Benameur. La corde 
est devenue synonyme de funis, qui a donné funambule ainsi que le terme marin 
funer qui signifie parer le mat de ses cordages, comme Jean le fera dans Vivre tout bas, 
en reprenant la mer2, en fin du récit.  

Tressant mes trois fils, j’invite des compagnons de route, deux écrivains pour 
certains points communs avec les récits de Jeanne Benameur et un philosophe pour 
« penser » l’œuvre : d’abord Maxence Fermine qui fait aussi une belle place à la neige, 

 
1 Jeanne BENAMEUR, Les Demeurées, [Denoël, 1999] ; Gallimard, coll. « Folio », 2002 (désormais D) ; 
Si même les arbres meurent, Paris, Éd. Thierry Magnier, coll. « Roman », 2000 (désormais SMA) ; Les 
Mains libres, [Denoël, 2003], Gallimard, coll. « Folio », 2006 (désormais ML) ; Ça t’apprendra à vivre, 
Arles, Éditions Denoël pour Actes Sud, coll. « Babel », 2006 (désormais CAV) ; Les Reliques, [Denoël, 
2005], Actes Sud, coll. « Babel », 2011 (désormais LR) ; Vivre tout bas, Arles, Actes Sud, 2025 
(désormais VTB) ; et dans une moindre mesure : Laver les ombres, [2008], Arles, Actes Sud, coll. 
« Babel », 2010 (désormais LO) ; Vers l’écriture, récit de transmission, Arles, Actes Sud, 2025 
(désormais VE) ; Nous vous parlons d’amour, Paris, Éditions Bruno Doucey, 2025 (désormais NV).  
2 Sans doute le thème de l’eau permet-il de lire une évolution au long cours sur l’ensemble de l’œuvre 
publiée à ce jour : du seau d’eau qui déborde et encombre un espace clos dans l’incipit des Demeurées, 
ou de la mère noyée au début de Vivre tout bas à l’appel final de la mer. Les eaux charriées ou mortuaires 
se sont muées en une mer qui porte vers… 



 5 

à une funambule, au conte3 et à l’émergence de la couleur, puis Agota Kristof qui écrit 
depuis l’exil et, enfin, Vladimir Jankélévitch dont les « presque-rien » et « un-je-ne-
sais-quoi » aident à comprendre l’œuvre de Benameur. Ce philosophe vitaliste, qui ne 
donne pas dans l’abstraction, s’impose quand je retiens le mot « RIEN » si récurrent 
chez Jeanne Benameur pour exprimer les tensions entre silence et mots, marche et 
prison, et plus entre « rien » et devenir. Le mot « rien », qui semble si définitif au début 
des récits, et plus encore des premiers récits de notre corpus, cède de fait du terrain, à 
un possible devenir. Ces tensions fondent une matrice poétique pour les textes de 
Jeanne Benameur qui posent la joie, la force de vivre en acte. Et bien sûr, j’emploie à 
dessein ce terme de tension, au vu de son étymologie : « manière de tendre », ainsi 
vibrent les corps dans les récits. 

Au commencement du récit est l’attachement entre mère et fille, entre-deux d’une 
première scène archaïque, l’amour-mère : 
 

Léa enfouit son visage dans le cou de sa mère. Ses mains s’agrippent au châle de laine bleue. 

 
Longtemps. 
Tout est là. (LO, p. 82) 

 

Jeanne Benameur sait rendre à ce mot « Tout » son intensité, ce mot si perdu dans 
la globalité, la généralité dans une langue de lieux communs usant paradoxalement ce 
qui fait notre commun. 

Amour-mère encore au commencement de Vivre tout bas, dans les plis d’une 
tunique, dans un ventre-mère. 

Au commencement l’osmose donc, et, au premier abord, il y a les gens du dedans et 
ceux du dehors. Un monde pour deux où infirmière (dans Si mêmes les arbres 
meurent) et institutrice (dans Les Demeurées) sont intrusives. Il s’ensuit une parole 
du tiers sans écoute, maintenue ainsi en dehors : « tout le reste de la conversation, c’est 
l’institutrice qui doit la faire toute seule […] » (D, p. 64). Mais la récurrence du trio est 
remarquable dans l’œuvre de Jeanne Benameur et vient nuancer cette structure de 
duos fusionnels4 et la perception d’un tiers intrusif. Parmi ces trios5 unis, celui de la 
roulotte de Vargas dans Les Mains libres ou celui des hommes de cirque des Reliques. 

 
3 Notamment dans les ateliers d’écriture de Jeanne Benameur (VE). Le conte aurait pu être celui de 
Pascal QUIGNARD, Le Nom sur le bout de la langue, Gallimard, « Folio », 1995, que j’ai déjà mobilisé 
dans une précédente comparaison avec Jeanne Benameur. ROUSSEL-GILLET, Isabelle, « Le dire du 
silence (JMG. Le Clézio, P. Quignard, J. Benameur), Du père à la mère », Actes de la journée d’étude 
Représentations du silence, organisé par J. Grave, Centre de recherches Textes et Cultures, 2012, p. 50- 
62. http://textesetcultures.univ-artois.fr/revues-de-textes-et-cultures/document-pour-la-recherche-
representations-du-silence/ consulté le 20 mars 2025. 
4 Preuve en est la mère qui maudit sa fille dans Les Mains Libres. 
5 Nous pouvons relever les triades suivantes : dans Les Demeurées, la mère La Varienne, Luce et Solange 
l’institutrice ; dans Si même les arbres meurent, les deux enfants Mathieu et Céline et leur mère ; dans 
Les Mains libres, Yvonne Lure, Vargas et Monsieur Oro ou dans la roulote, Vargas, sa tante Cestia et son 
grand-père ; dans Les Reliques, les trois amants, Zeppo le clown, Nabaltar le soigneur de fauves et 
Hésior le magicien ; dans Laver les ombres, Léa, Romilda et Bruno ; dans Vivre tout bas, Marie, Jean 
et la petite fille. 
 

http://textesetcultures.univ-artois.fr/revues-de-textes-et-cultures/document-pour-la-recherche-representations-du-silence/%20consulté%20le%2020%20mars%202025
http://textesetcultures.univ-artois.fr/revues-de-textes-et-cultures/document-pour-la-recherche-representations-du-silence/%20consulté%20le%2020%20mars%202025


 6 

De l’avant-langue à l’écriture 

Le silence blanc 

Le titre, Les Demeurées désigne le duo fusionnel de deux simples, une mère et sa 
fille, perçu par le village. La Varienne est une mère muette qui vit sans dire, elle vit 
dans le faire, la simplicité d’une vie de rien : cuisiner, connaître les plantes qui 
guérissent, des savoirs laissés pour compte par le monde du dehors que représente 
l’école. Ce silence premier entoure son enfant, Luce. Pas besoin de parler, elles sont 
liées et le langage menace la fusion. Avec l’entrée à l’école, commence le récit de la 
naissance d’une langue chez Luce qui va dialoguer avec la part nue, sauvage de soi, à 
laquelle Jeanne Benameur donne corps : « Premier. Brut. Intense » (VE, p. 9) énoncé 
avec cette coupe, ce rythme, cette densité. Par l’effet de vase communicant, la maîtresse 
d’école, Solange, qui a tant voulu transmettre le langage à Luce, vient à manquer de 
mots, à tomber dans l’ombre de la langue qu’est le silence, nous dirait l’écrivain 
« porte-silences » Pascal Quignard, à manquer à elle-même, à défaillir. L’enfant, elle, 
est brutalement confrontée au langage qui sépare mère/fille, et qui permettrait d’entrer 
en relation autrement, ailleurs. De la séparation, viennent le manque, le désir et se 
structure le sujet. Voir son prénom écrit en classe, être nommée, est brutal, comme si 
personne n’avait fait figure de mère symbolique pour Luce, et de père symbolique (le 
patronyme reste inconnu du lecteur). 

Garder ou retrouver le silence de l’avant-langue, le pôle magnétique de l’infans offre 
un refuge et un retrait6. Les silences à l’œuvre sont pluriels : silence-ciment, silence-
respiration, silence-enclos. Le silence est moins une butée de la langue, moins une 
absence de mots qu’une qualité de présence (comme Luce dans le grand lit, les yeux 
ouverts vers le haut). Dans Les Mains libres, les deux personnages principaux, Yvonne, 
veuve solitaire, et Vargas, jeune homme nomade vivant dans une roulotte de passage, 
se rencontrent, avec pudeur, pas à pas, par le truchement d’un objet – un livre de l’une, 
une marionnette de l’autre. Pour garder un « silence d’entre-deux » (ML, p. 79), dans 
une économie de mots, Vargas ventriloque « fait dire Merci à la marionnette », 
Monsieur Oro, un « Merci lent et bas ». Puis chacun des deux, Yvonne et Vargas, dit 
son prénom et Yvonne se met à lire. Ce sera encore par l’entremise de Monsieur Oro 
qu’il demandera un jour « D’où vient le silence ? […] Il n’y a pas d’organe du silence » 
(ML, p. 125). « Ce jour-là, […] Yvonne perçoit le silence des livres » (ML, p. 126). 

Parmi les silences, pèse celui de la neige. Maxence Fermine note en exergue de son 
roman Neige cette citation d’Arthur Rimbaud : « Rien que du blanc à songer »7. Et à 
lire le titre Laver les ombres de Jeanne Benameur, je pastiche : « Rien que du noir à 
estomper, à désombrer ». Comme si la partition se jouait entre le blanc du silence et le 
noir d’une vie âpre, ce qui serait bien manichéen. Michel Butor nous alertait déjà quant 
à l’assimilation du blanc et du bon, en pensant à la baleine blanche de Moby Dick8. Et 
si le début du récit de Jeanne Benameur s’écrit entre noir et blanc, la suite invite la 
couleur ; elle ne veut pas « des pièges/du blanc et noir » écrit-elle dans Nous vous 
parlons d’amour (NV, p. 39). Chez Maxence Fermine, Neige est l’amour de son mari 
Soseki, maître en poésie, qui va initier Yuko à devenir un poète accompli, Yuko dont 
les poèmes, à la fin du conte initiatique, ne sont plus « désespérément blancs », et enfin 

 
6 Le silence a toute sa place dans les ateliers d’écriture de Jeanne Benameur où les textes écrits par les 
participants ne sont pas lus à voix haute (VE). 
7 Maxence FERMINE, Neige, Arléa, 1999. 
8 Michel BUTOR, Répertoire V, Paris, Éditions de Minuit, 1982, « D’où ça vous vient ? ». 



 7 

comportent « chacun toute la gamme des couleurs de l’arc-en-ciel. »9 Dans Les 
Demeurées, c’est aussi un chemin, du blanc à l’alphabet des couleurs, brodé par Luce 
qui s’invente une langue à soi. « Peu à peu elle entre dans l’alphabet. » (D, p. 68). Elle 
apprivoise les mots, « un monde qui respire sans apparaître. » « Rien qu’à elle. » avec 
des mots au bout des doigts qu’elle brode dans le secret, comme le prénom de Solange, 
sa maitresse, qui lui a offert le mouchoir de batiste. Le geste de la brodeuse relie alors 
les humains, soit les quatre personnages : Luce, l’employeuse de La Varienne qui offre 
fils et tissus, La Varienne qui les donne à Luce et Solange qui offre le mouchoir. 
L’accueil est annoncé par celui de la couleur ; et ce ne sera pas le seul récit conduit par 
ce fil de la couleur, son apparaître. Une fois Solange morte, Luce « apprend les mots, 
tous les mots. » (D, p. 81) « Le monde s’est ouvert ». Chemin d’un amour qui remonte 
des profondeurs de la glace dans Neige de Maxence Fermine, chemin d’un autre amour 
qui enterre des reliques de l’aimée dans Les Reliques. Lumière d’un conte blanc versus 
l’enfouissement d’un conte noir, ou plutôt même profondeur depuis la douleur de la 
perte. 

Il neige 

Chez Jeanne Benameur, comme chez bien des poètes, les blancs dans la page sont 
ceux du poème, y compris dans ses écrits romanesques. Avec la poésie pour matrice, 
l’unité c’est la phrase. Pas le paragraphe. Et au cœur de la poésie, la phrase ne va pas 
jusqu’au bout de la ligne, marquant ce qu’il faudra distinguer : un manque, une 
absence, une perte ? Stéphane Bouquet écrit : « Tout poème pourrait-on dire est plus 
ou moins le constat d’une absence [...]. Bref il manque. Intransitivement. 
Impersonnellement. Il manque. Comme on dit : il pleut. Il neige. Il manque et c’est le 
poème »10. 

Dès l’incipit des Reliques, les trois bannis du cirque marchent dans un paysage de 
neige. 
 

Dans le blanc. On ne pouvait plus rien nommer. […] C’était étrange ce sentiment de blanc jusqu’à 
l’intérieur du crâne. Là non plus on ne pouvait plus rien nommer. (LR, p. 10) 
La neige mesurait pour eux l’écart.  
Désormais, dans n’importe quelle saison, il y aurait l’écart. Blanc. (LR, p. 79) 

 

Dans l’écart se glisse un tiers, une couleur : « Entre eux et tout le blanc, soudain, le 
sang de saint Janvier »11. Et le rouge dans « Les paroles d’Hésior faisaient du rouge 
dans tout le blanc. » (LR, 81)12 Pour transformer le sang de Mira, le sang de la 
vengeance, il faut bien celui d’un saint, Saint Janvier de Bénévent (cité à cinq reprises, 
pages 36, 83, 84, 86 et 87)13, et Saint Patron de Naples, dont le sang, selon la légende, 
se liquéfie miraculeusement par trois fois chaque année. Si « [l]a neige n’absorbe 

 
9 M. FERMINE, Neige, op. cit., Section 48, p. 90. 
10 Stéphane BOUQUET, Neige écran, M/IMEC, collection « Diaporama », 2023, p. 17.  
11 Voir Mireille SÉGUY, Trois gouttes de sang sur la neige, Sur notre mémoire littéraire. Chrétien de 
Troyes, Giono, Bonnefoy, Quignard, Roubaud, Paris, édition Honoré Champion, 2021. L’essai analyse 
la scène des gouttes de sang sur la neige du Conte du Graal de Chrétien de Troyes comme topos et ses 
reprises chez quatre écrivains contemporains.  
12 « C’est le temps de la neige rouge » (Otages intimes, Arles, Actes Sud, 2015, coll. « Babel », 2014, 
p. 114, désormais OI). « Dans la neige on ne sait plus rien » (Ceux qui partent, Arles, Actes Sud, 2019, 
coll. « Babel », 2014, p. 291, désormais CP) le rêve de neige d’Elisabeth, ou encore quand l’enfant peint 
un igloo de glace rouge, « Un igloo, ça ne fond pas. » (CAV, p. 43). 
13 Citée également comme « la couleur du miracle » (CP, p. 316). 



 8 

rien. » (LR, p. 81), vient ensuite le temps des reliques fabriquées de leurs mains à partir 
du tissu des vêtements de Mira, qu’ils enterrent, tous trois. C’est le rituel qu’ils 
inventent ensemble pour s’affranchir de la douleur et célébrer l’amour. Chacun a sa 
place. Ce rituel symbolique et imaginaire se déploie pour supporter le réel. Le travail 
de deuil passe par le prélèvement d’un élément de la morte, la fabrique d’un corps à 
trois, comme tentative de recouvrir le réel. De même, le tissu rouge de la mère morte 
enveloppera la pierre écrite de l’orpheline dans Vivre tout bas (VTB, p. 53), tissu dont 
on apprend plus tard, comment l’enfant étant accrochée à la « longue tunique rouge de 
la mère » (VTB, p. 81) il avait fallu pour la séparer de sa mère morte, que la grand-mère 
coupe le tissu roulé autour du poignet de l’enfant, qui jamais ne le lâcha14. 

Quelque chose se fabrique, passe par les mains, parfois la caresse (sauf dans Laver 
les ombres). Faut-il alors faire allusion à Lacan, dans sa dernière période, qui montrait 
avec des fils de couleur le nouage entre réel, symbolique et imaginaire ? Un reste, un 
résidu est travaillé pour investir une fabrication symbolique, concrète, comme une 
relique. 

Le rapprochement que je propose avec Neige de Maxence Fermine, autour de la 
neige, symbolique de mort, peut s’étayer encore à la lecture de Si même les arbres 
meurent. Dans ce roman Mathieu et Céline sont à l’hôpital ; leur père, Adrien, est dans 
le coma dans « la chambre bleue ». Leur mère apprend là ce qu’est le « vide ». 
 

Elle est devenue au fil des jours une étrange funambule. Le vide en elle, autour d’elle. Le regard 
rivé à la marche suivante, elle monte vers un visage qui repose. […] Dans sa tête, une seule phrase, 
la phrase d’Adrien, la seule qui trouve place, qui balaie tout. Il disait : « La neige fond chaque 
printemps ». […] « Derrière les paupières closes d’Adrien, la neige va-t-elle fondre ? (SMA, p. 76). 

 

Voici qu’est posée la question du devenir ? La vie va-t-elle revenir ? 

La fonte d’une neige nous dit que les formes habituelles et les bruits reviennent mais 
encore qu’il ne reste plus rien d’une neige. La mère ainsi que leurs deux enfants 
éprouvent la mort d’Adrien. Le récit, comme bien d’autres de Jeanne Benameur, 
touche à l’universel de l’attachement et de la séparation. 

La pesée des mots 

Les mots sont certes mis en rapport avec le silence, avec pour horizon un en-deçà 
du langage dans Les Demeurées15, mais encore avec d’autres mots pour mieux en 
choisir un, dire le juste, et non s’ajuster à une norme. Par exemple, il y a les mots que 
Jeanne Benameur ne choisit pas : les demeurées, notion spatiale, ne sont jamais 
nommées les attardées16, notion temporelle. Retrouver l’étymologie ne serait pas 
mythifier une origine, ce serait retrousser la langue pour saisir l’importance des strates 
qui se déposent dans la langue dans sa traversée des temps, dans les vies. D’où les 

 
14 Dans d’autres livres de mon corpus où est vécu un deuil, le réel impossible à supporter est approché 
par des médiatisations, un semblant de réel, qui souvent convoquent plutôt l’image. Ainsi des souvenirs 
qui reviennent (LO), d’un visage qui apparaît sur une falaise (VTB), d’un visage que le personnage 
dessine (VTB) : autant d’images qui font signe.  
15 Le silence est nécessaire aussi à l’atelier d’écriture. Voir Vers l’écriture, récit de transmission, Actes 
Sud, essai publié en 2025. Il y aurait un autre travail à conduire sur les échos entre les récits et les outils 
à l’atelier d’écriture, ainsi de « La lettre au père » de Kafka, dans Présent ?, Paris, Denoël, 2006 et de 
Vers l’écriture. 
16 Loin de la valeur positive de l’art de « l’attardement », si cher à Vladimir Jankélévitch, cet art de traîner 
tant aimé dans les Pas sur la neige de Debussy. 



 9 

impossibles synonymes : « On comprend que quand on écrit, il n’y a pas de 
synonyme. » (VE, p. 51) Toit n’est pas logis (ML, p. 118), écrire n’est pas inscrire (VE, 
p. 44). D’où la prise de distance devant l’usage abusif du mot résilience17. Un métal 
résilient reprend sa forme sans modification aucune. Un humain, lui, est toujours 
affecté, modifié dans la patience des traces. 

Déplier les sens de chaque mot, en sentir les vibrations. Choisir un mot, savoir dire 
non à un autre, c’est une résolution sans bruit, le commencement d’une liberté. 

Choisir le mot juste c’est tantôt ôter l’ambiguïté, non le mystère, tantôt désigner un 
cliché de langue. L’inconscient d’une langue tient autant des lapsus que de la 
polysémie, ce qui facilite les récits à tiroirs : ainsi du mot « meurtrière » dont la 
définition est explicitée, mise en exergue des Mains libres : « Nous portons tous en 
nous le vide étroit. Nous portons tous en nous la muraille18. […] Il arrive que l’on soit 
simplement meurtri. » Ou à l’inverse du dictionnaire, le lecteur pourrait partir d’une 
tentative de définition (certes non annoncée comme telle) par exemple : « quelque 
chose de secret, de profond, quelque chose d’enfermé, toujours prêt à l’alarme » (ML, 
p. 15) pour dire, sans nommer, l’inquiétude de Mme Lure, la taiseuse, qui n’est pas 
l’angoisse de Luce. 

Choisir le mot juste c’est parfois désigner le cliché, pour dire la nécessité qu’une 
langue se transforme elle-même, et ouvre au recommencement. Peser le mot 
caractérise l’activité poétique, mais encore est un acte de résistance face à une langue 
assignée à un « univers communicationnaire ». Dans la lignée de Théorie de la déroute 
de Bertrand Leclair19 (au sens de sortir des sentiers battus) ainsi présentée dans sa 
quatrième de couverture : 
 

C’est que cet « autrement du monde » qu’est la littérature en train de s’écrire et de se lire pourrait 
bien être le révélateur le plus efficace et le lieu même de la résistance la plus concrète aux 
idéologies dominantes en ce qu’elle est, comme l’érotisme, facteur d’un échange irréductible aux 
normes de la communication ; elle est l’un des lieux privilégiés de l’altérité et d’une altération qui 
se joue dans la langue, cette langue que l’univers communicationnaire voudrait rendre 
transparente (jusqu’à rendre transparents les individus eux-mêmes, stéréotypes dans un monde 
de stéréotypes glissant à toute allure sur les autoroutes de la pensée). 

 

Contre la langue aseptisée passée sous la coupe des stéréotypes, Jeanne Benameur 
offre le « soulèvement d’une parole singulière dans les plis de la langue collective » 
(Bertrand Leclair, Quatrième de couverture). 

Nous verrons plus loin que le mot « rien », – y compris les expressions convoquant 
ce mot –, n’est ni limpide ni univoque. 

Le réservoir du dictionnaire 

Le dictionnaire accueille le monde, il est une ressource dans l’atelier d’écriture 
qu’anime Jeanne Benameur. La réflexion sur les mots vient même hybrider le texte 
d’un niveau métadiscursif qui pense la langue, le sens d’un mot, une expression clichée 
ou la grammaire. Pour exemple, la narratrice constate que « Le verbe « gésir » ne se 
conjugue pas facilement. Est-ce que la grammaire dit la peur ? » (LO, p. 27). La 

 
17 La grande librairie, 15 janvier 2025. https://www.france.tv/france-5/la-grande-librairie/saison-
17/6812563-emission-du-mercredi-15-janvier-2025.html consulté le 25 mars 2025.   
18 « Nous portons tous en nous le vide étroit. Nous portons tous en nous la muraille. » (ML, p. 9) 
19 Bertrand LECLAIR, Théorie de la déroute, Paris, Gallimard, 2001.  

https://www.france.tv/france-5/la-grande-librairie/saison-17/6812563-emission-du-mercredi-15-janvier-2025.html
https://www.france.tv/france-5/la-grande-librairie/saison-17/6812563-emission-du-mercredi-15-janvier-2025.html


 10 

pratique de ses propres ateliers d’écriture, que Jeanne Benameur retrace dans Vers 
l’écriture, s’invite peut-être par ce biais dans les textes fictifs. Citons quelques exemples 
qui éclairent autrement une expression par trop figée : pour l’expression « sains et 
saufs », « Pourquoi on ne dit pas simplement “vivants” ? » (SMA, p. 84)20, contester le 
proverbe « Quand on aime on ne compte pas. » car « Trois personnes vont être obligés 
de compter alors qu’elles aiment ! » (SMA, p. 91), interroger « le tranchant des 
adjectifs familiers » pour distinguer les falaises « morte, vive » (LO, p. 27), redonner 
sa densité à une expression italienne, « spina nell’occhio »21 (LO, p. 103) mots de la 
blessure quand l’expression qualifie Léa, enfant. Jeanne Benameur réécrit une 
expression aussi galvaudée qu’« en avoir le cœur net » en retournant, renouvelant la 
syntaxe comme suit : « Le cœur net, il lui faut. » (LO, p. 68). C’est toute la patience 
attentive envers la langue que l’autrice expose aussi dans Vers l’écriture, où elle énonce 
sa défiance envers les expressions, les clichés et les assimilations trop rapides. Le 
rapport à la langue est donc complexe, entre exigence de précision, défiance, sentiment 
d’inadéquation, distance par rapport à un rapport usé aux mots. Quand l’écrivaine 
choisit l’expression Laver les ombres pour titre, elle se réfère à une technique 
photographique bien précise22. Le titre n’en demeure pas moins à double sens : se laver 
d’ombres, qui font perdre leur lumière aux personnages de Romilda et de Léa, par des 
chemins qui s’affranchissent sans volonté, presque à l’insu, des demandes de la société, 
pour être à leur propre intériorité. Le titre Laver les ombres pourrait être une belle 
image pour dire un travail analytique, qui va chercher les ombres du passé, les 
souvenirs minés par des angoisses, le refoulé, les traumas, qui mis à jour sont brassés, 
et qu’on peut rêver de faire s’évanouir comme neige… Mais l’expression « laver les 
ombres » se référant à la photographie, désigne un travail sur l’image, non sur le réel. 

Laver les ombres est émaillé de maintes réflexions sur la langue et sur la capacité à 
dire, dont voici un exemple, dans le monologue intérieur de la mère : « Comment 
laisser des mots rassembler la honte ? Comment une langue peut-elle articuler ce qui 
pèse ce qui broie ?» (LO, p. 87) Dans certains contextes délicats, questionner le fait 
même de dire, prononcer et écrire un mot peuvent rendre malade. Quand les bonnes 
intentions et habitudes violentent... C’est le cas lorsque l’institutrice Solange veut 
écrire le nom du père de Luce à la craie sur le tableau de la classe : « Tu t’appelles Luce 
M. Je vais l’écrire au tableau et tu recopieras ton nom sur la première page de ton 
cahier. Il faut bien que tu apprennes » (D, p. 40). Luce tombe malade. L’autrice n’écrira 
jamais ce nom, réduit à son initiale, non-dit. Dans Les Mains libres, la possibilité 
d’exister vient au contraire par le nom dit pour l’autre, entre Vargas et Yvonne. 

La bibliothèque et les supports d’écriture 

Le second matériau, c’est le réservoir de la bibliothèque, avec le conte pour 
commencer : la prisonnière ne peut recevoir comme message qu’un mot, un seul par 
jour, conte relaté dans Vers l’écriture, ou l’enfant tient son auditoire pendant les 
« mille et une récréations » à coups de palais, sultan, chameau, princesses voilées, 
clichés » dans Ça t’apprendra à vivre (CAV, p. 38) et déclare « J’invente. Je brode. » 
(CAV, p. 39) Ce tissage sur des textes est intertextualité qui n’exclut pas une défiance 
vis-à-vis d’un certain savoir, comme chez Jankélévitch, « [...] ce que je suis, je ne le sais 

 
20 Qui est une manière de ne pas focaliser sur l’événement, le pathos usé. 
21 Traduction : l’épine du pied. 
22 Voir en exergue : « Laver les ombres, en photographie, signifie mettre en lumière un visage pour en 
faire le portrait. » (LO, p. 6). 



 11 

pas ; et ce que je sais, je ne le suis pas23 ». L’importance du livre et de la lecture dans 
l’œuvre de Jeanne Benameur a déjà été montrée dans l’introduction de ce volume : 
ainsi de l’élection d’un livre, L’Énéide, fil rouge de Ceux qui partent, d’un autre livre 
comme radeau de survie dans Laver les ombres, de l’importance de la lecture pour 
Mme Lure et Vargas dans Les Mains libres. Le lecteur assidu sent que lire et vivre sont 
les deux faces d’un ruban de Moebius, avant que ce ne soit écrire et vivre. 

Écrire c’est laisser une trace avec un matériau – la craie, le bâton (VE, VTB). 
L’écrire-dessiner – que ce soit le tracé d’un visage sur un tissu, une lettre au doigt dans 
le sable – structure une personne, engage, devient une salutation. Marie, dans Vivre 
tout bas, initie ainsi une petite fille au tracé des lettres. C’est un chemin intérieur 
d’émancipation partagée, avec deux dimensions mythique et politique : Marie, la 
vierge est la chair donnée au verbe, les textes traditionnels appellent l’enfant Jésus le 
verbe. Écrire réunit et unifie son corps pour qu’il ne tombe pas en lambeaux. Et le récit, 
dans sa dimension mythique confronte à deux questions : comment séparer ce qui est 
attaché ? Par exemple l’enfant et sa mère morte. Et comment attacher ce qui est 
séparé ? 

Jeanne Benameur sait la portée émancipatrice de l’écriture ; dans Vers l’écriture, 
elle donne à la transmission sa dimension d’acte politique, elle explique : « Une 
personne qui écrit vraiment, lit vraiment, est moins malléable. Elle a sa propre 
« densité ». » (VE, p. 11) Elle précise lors d’un entretien24 qu’une personne animée par 
la joie est beaucoup moins malléable. Installer la pratique de l’écriture dans sa vie c’est 
être dans le vif de sa vie, avoir une densité, c’est un moyen silencieux d’exister. 

L’écriture est néanmoins aussi un geste social, d’héritage culturel : dans le chapitre 
Vous écriviez (CAV) la narratrice commente la liste de courses écrite sur un bout de 
feuille par la mère : « Tu écris utile. » (CAV, p. 61). Quant à l’écriture du père, sur le 
sous-main en cuir avec ses registres de prison, « registres empilés, aux feuilles écrites, 
signées tamponnées. […] très vieux, très lourds de choses à ne pas dire. » (Idem), elle 
souligne la beauté d’un geste comme au « pinceau ». Écrire-peindre, déjà. 
 

Tes mots commencent par des boucles étirées vers la gauche. Vers la gauche écrivaient tes 
ancêtres. L’élan de la mémoire retient l’élan du geste. Tes mots finissent minces, parfois illisibles, 
indéfiniment rappelés à se fondre dans l’initiale.  
Tu as le goût des paraphes et des majuscules. [...]  
Tu écris administratif, absent, dans ton bureau fermé. (CAV, p. 62-63) 

 

La mère écrit utile, le père écrit administratif, Jeanne Benameur écrit vive. 

L’entre-langues 

C’est toujours par l’attention aux mots que le texte advient, des mots entendus 
enfant mais hérités de générations, des mots apprivoisés par le matériau d’écriture, la 
compréhension de l’étymologie25 ou la déconstruction d’une expression. Aussi dans 
l’atelier d’écriture, faut-il revenir au dictionnaire, comme Agota Kristof, partie de sa 
Hongrie en 1956, tenant son enfant dans une main, un sac de dictionnaires dans l’autre. 

 
23 Cynthia FLEURY, « Fauré et l’inexprimable », in Un été avec Jankélévitch, Éditions des 
équateurs/France Inter, 2023, p. 413.  
24 Émission La grande librairie, la Cinq, mercredi 15 janvier. 
25 Par exemple du mot « couloir » (Pr, p. 11). 



 12 

La « passionnée du dictionnaire »26, écrira en français, qu’elle nomme la « langue 
inconnue »27, « la langue imposée » de l’exil toujours regretté pour des exilés qui 
s’éprouvent incomplets28. Mais pour Jeanne Benameur, entre trois langues, et qui n’a 
jamais quitté la langue française familiale, il y a une autre langue, celle d’un faire 
(broder, dessiner, peindre, danser). Cette contre-langue charrie les secrets trop lourds, 
par exemple les mots de sa mère que Léa, en danseuse, mâche, dépèce, avale, pour les 
engloutir par corps (LO, p. 137). Dans une volonté de digérer ce passé familial, de le 
médier par corps. 

La funambule à l’entre-deux seuils 

Marcher sur le fil, comme dans un roman, suppose un chemin qui se déroule, dans 
une horizontalité où tombent mots comme neige de la poésie, dans leur verticalité 
douce qui fait son poids. Métaphore d’une écriture, et d’une vie traversée, avec une 
ligne horizontale faussement rassurante pour ceux qui partent : 
 

Ils savent l’élan. 
Ce qu’ils ignorent, c’est la boussole. (LR, p. 51)29 

 

Contrairement à ceux qui restent (qui ont un pays), ceux qui partent, « ceux qui 
n’ont plus que la route » (VTB, p. 11), traversent les récits de Jeanne Benameur30, 
comme l’exilé intérieur qui marche « sans son cœur » dans Nous vous parlons d’amour 
ou comme les forains qui troublent les arrimages, les assignations définies dans Les 
Mains libres et Les Reliques. 

À défaut de catégorie binaire entre ceux qui restent et ceux qui partent, nous 
pourrions suivre Maxime Fermine quand il distingue les funambules : 
 

Il y a deux sortes de gens. 
Il y a ceux qui vivent, jouent et meurent. 
Et il y a ceux qui ne font jamais rien d’autre que se tenir en équilibre sur l’arête de la vie. 
Il y a les acteurs. 
Et il y a les funambules31. 

 

Il y a des passages entre ces mondes chez Jeanne Benameur : la rencontre de cœur 
entre deux funambules (Les Mains libres), l’intrusion, chez deux êtres soudés, d’une 
institutrice voulant agir pour le bien qui va vaciller (Les Demeurées), la fuite devant 
l’arête32 pour la danseuse de Laver les ombres dont la mère lui révèle le « faux-pas » 
du père, tombant de la falaise (LO, p. 138). Il y a aussi Mira la trapéziste des Reliques, 
qui se laisse tomber, de mal amour. Comme il y a dans Neige de Fermine, une 
funambule qui tombe à la neige, par accident, une rupture de l’attache du fil. 

 
26 Agota KRISTOF, L’Analphabète, Zoe, Genève 2021, p. 62. 
27 Ibid. 
28 Même en Algérie la famille de Jeanne Benameur n’est ni harki ni FLN : « nous n’appartenons 
complétement à aucun. [...] Est-ce que nous serons toujours des à moitié, des demi ? ». (CAV, p. 21). 
29 Tous n’ont pas un livre pour « boussole » comme l’Énéide (CP, p. 26).  
30 Chez Jeanne Benameur, n’être ni harki ni FLN, ni l’un ni l’autre : se sentir exilé : « Mon corps de soleil 
est resté de l’autre côté. (CAV, p. 28).  
31 M. FERMINE, Neige, op. cit., Section 52, p. 94. 
32 Le deuil : « Maintenant tu te tiens comme tu peux. Sur une crête. » (L’Enfant qui, Arles, Actes Sud, 
2017, coll. « Babel » 2014, p. 9). « L’équilibre nous le découvrons dans chacun de nos pas. » (Ibid., 
p. 113) 



 13 

Quels arrimages pour les vies alenties ou en déséquilibre ? Quelle écriture de 
l’autrice ? Son écriture n’est pas dépouillée à l’os, elle est au contraire très incarnée : 
souffle, corps gravides, respir d’une langue, déséquilibre d’un pas de danseuse… Tous 
ses personnages ont du corps. Et ils donnent réponse par corps : une fièvre de Luce à 
l’intrusion du langage et du savoir, une maladresse du pas de Vargas pour entrer chez 
Mme Lure : « Les pas de quelqu’un qui ne sait pas franchir un seuil. » (ML, p. 75) Pour 
bien des personnages, ce point de déséquilibre, souvent provoqué par l’extérieur, entre 
vie et mort, les sort de leur prison physique, des ténèbres intérieures parfois,  
 

Apprendre à trébucher. 
Intégrer le faux-pas. 
En faire sa danse. […] 
Tous. Des semblables. Qui tentent de rétablir l’équilibre. (LO, p. 157) 

 

L’entre-deux, l’écart, la passerelle, par ses vertus, permettent un renouveau pour 
l’orpheline de Vivre tout bas, au moment où elle écrit sa propre histoire dans le sable : 
 

[…] cette fois elle et sa mère ne sont plus seulement des êtres terrifiés par les flots, elles sont aussi 
l’une qui a survécu et qui redonne place à celle qui a péri. L’enfant puise la force de continuer dans 
cet écart qui lui permet de revivre son histoire sans trembler. Ce naufrage-là écrit et dessiné ne 
fera périr personne. (VTB, 177) 

 

C’est dire la puissance de mise à distance de l’écriture, qui pose un écart, un entre, 
un détachement dans sa valeur positive qui garde l’attachement, selon la pensée de 
François Jullien qui articule ces notions33. 

L’écart offre la fécondité de l’entre-deux, de l’intervalle. Luce, entre sa mère et le 
monde du dehors, trouve son chemin de création, de possible autre langage. Et je relève 
que le mot intervalle n’a plus sa valeur étymologique qui signifiait un espace entre deux 
pieux d’une palissade romaine faite pour séparer, il dit la suspension puis le passage 
entre deux points.34 Ce qui permet de tendre des fils de soi à l’autre, de soi à soi, juste 
une intériorité, sans élucider une intentionnalité. Le point de départ et d’appui est le 
corps, la sensorialité, les sens avant la pensée, et Jeanne Benameur écrit cette présence 
brute, animale au monde que nous pouvons décrypter dès le seuil des Demeurées. 

Les mots du corps pour cerner le rien 

Dès l’incipit de ce court roman, le portrait d’une mère et de sa fille, de deux 
abruties35, met le lecteur devant un point de bascule : le passage à la nuit, au noir 
intérieur (« Dans la bascule de la lumière, son cœur. »/ « la bouche sans 
lumière »/ « la lumière a manqué »). L’incipit est sur une ligne de faille. D’abord faillir. 
« Une fois encore, la mère et la fille ont failli à la lueur dernière. » Les privatifs 
alimentent ce régime du manque : « sans lumière », « sans rides », « sans flair ». « Elle 
a perdu. » Les verbes (« buter », « tomber », « heurter ») appellent moins la fragilité, 
que le heurt qui fait de l’orée du récit une butée, à se cogner. La tête, le cœur, le corps, 
les mots, tous ensemble, sont pris dans la même langue du vacillement : les sons 

 
33 François JULLIEN, L’Inouï. Ou l’autre nom de ce si lassant réel, Paris, Éditions Grasset, 2019. Le 
détachement permet l’écart et l’entre exploratoires. 
34 Colette NYS-MAZURE et Isabelle ROUSSEL-GILLET, Le Tour des abandons, Lille, Éditions invenit, 
2023, p. 43. 
35 Au double sens d’abêtie et d’accablée de corps, à renfort des verbes « empeser » et « épuiser ». 



 14 

« trébuchent »36, la tête « trébuchante », « une langue qui a glissé, défailli et roulé à 
ses pieds », le corps empesé sous la « lourdeur opaque » du crâne. Mais ce confondu 
ne fait pas lien ; tout est désuni, achoppe au réel autour, sans pouvoir s’encorder ni à 
soi, ni aux mots, juste faire corps. Et de nous poser la question faire corps avec qui (la 
mère), avec quoi (le mur dans sa compacité), avec la faille, avec l’opaque en soi, peut-
être ? 

L’incipit installe une tension, entre les signes sociaux de la pauvreté (toile grossière, 
bois mangé, ferrailles crues), l’usure (bras las, vie empesée, vieille), le poids d’un corps 
au monde, dans la chaire du monde comme ce « qui résiste au vent, à l’orage, à son 
bras qui tire », au même rang que le ciel. Un portrait depuis les gestes et non le visage 
figé en un sourire sans adresse. Nous entrons dans une poésie de chair. « C’est brillant, 
mais cela manque de pauvreté. » dit Mozart à propos d’un de ses concertos. Les 
Demeurées est un chef d’œuvre, dans sa pauvreté, aux tripes. « Dans la bascule de la 
lumière, son cœur ». 

Les ferrures rivées « encore dieu sait comment » annoncent la suspension d’un 
savoir. À quoi cela tient un bras, un regard, une vie ? À rien, ce mot du peu. Comment 
ne pas relever la fréquence du mot « rien » depuis Les Demeurées dans les récits que 
j’ai choisis pour corpus. Il marque une distance du sujet à l’objet et instaure par sa 
fréquence un mouvement de noria autour d’un manque. Cette reprise du mot, au fil 
des premiers textes, va soulever complexités et nuances. 

En écrivant des vies de rien, de sans-rien, Jeanne Benameur semble rejoindre une 
tradition du spirituel (VTB) ou des arts internes (la danse), un état d’évidement 
favorisant l’accueil, sans exclure une écriture du réel – les exilés nomades même 
délestés gardent leurs failles. Dans notre corpus, que vient dire ce rien du manque, du 
vide, de la perte, du deuil et de l’absence ? Est-il toujours question d’un objet perdu (un 
être aimé, un pays) ou à perdre (l’avant-langue) si identifiable ? 

46 occurrences du mot « rien » sur les 71 pages des Demeurées. Pour la Varienne 
« rien » c’est le silence, le non signifiant, la non possession, l’absence d’attente ou 
d’intention. C’est une vie dans « Une maison de rien » (D, p. 15). Pour Luce, c’est le 
refus des mots qui écorchent, « Elle n’apprendra rien. Rien de rien. » (p. 24). Le rien 
n’est pas sans affect. Pour toutes deux c’est la bascule « Rien n’était plus semblable » 
(p. 11 et 25). Pour Solange c’est le vide, l’impuissance, le manque des mots, puis la 
gravité dans une « densité opaque » (p. 60) ; elle finit par demeurer (p. 61). Le rien 
n’implique pas une pauvreté harmonique du récit ; pour chacune des trois s’impose 
une manière d’être différente à la langue37. « Rien », c’est peu de le dire, de le vivre 
plutôt. Dans toutes les expressions qui contiennent le mot, « rien » sort de sa platitude. 
Les personnages de Jeanne Benameur ne sont pas devant LE rien au sens du grand 
trou38, mais devant rien. Juste rien. Rien est l’état d’une présence pour les demeurées. 

Le mot « rien » fait retour dans toutes ces variations, dans ce long poème qui dit 
l’opaque d’une mère, l’intrusion de l’institutrice Solange, la fuite de l’enfant devant 
« les choses du savoir » (D, p. 38), une enfant comparée à un « manteau inhabité » (D, 
p. 38). Pour Solange, « seule à se soucier de l’ordre des choses » (D, p. 49), c’est noter 

 
36 « Des mots charriés dans les veines. Les sons se hissent, trébuchent, tombent derrière la lèvre. [...] 
Les mots n’ont pas lieu d’être. Ils sont. » (D, incipit). 
37 C’est ce que Jeanne Benameur explique dans Vers l’écriture, p. 84 : juxtaposition pour La Varienne, 
injonctions pour Luce et phrases complexes pour Solange. 
38 Les occurrences dans Une heure, une vie (Éditions Thierry Magnier, 2004, réédition 2006, p. 7 et 
p. 46) concernent l’effet du divorce de ses parents sur Aurélie qui ressent un trou, se met à mentir et 
passe de « J’étais dans du rien. » (Ibid., p. 7) à « Je ne pense plus à rien » (Ibid., p. 90). 



 15 

que « la place est vide » (D, p. 49). Le rien qui la contamine dans son avers, passe par 
une perte de sommeil (D, p. 50), une impuissance qui la gagne, et qu’il faudrait 
accepter selon son ancien professeur (D, p. 50). Quand l’institutrice tombe malade à 
son tour, « Pour la première fois, les mots lui manquent » (D, p. 56). Savoir, sens, nom 
se délitent dans sa solitude. L’essentiel révélé (« Savoir qu’on manque à quelqu’un, que 
quelqu’un nous manque. » D, p. 59), elle vit au régime de la perte, et, dans le 
« mouvement gracieux de sa longue jupe » (D, p. 61), elle passe du côté des éperdues. 

L’incipit est magistral dans sa simplicité : ouverture sur un passage au noir, 
fermeture, négation dans la répétition du « rien ». Ce mot « rien » récurrent dans 
d’autres récits de Jeanne Benameur porte son contraire, son renversement, son 
étymologie latine portant son équivoque, res qui est la chose. Ce n’est pas rien, c’est 
même quelque chose. Dans ce premier texte, le rien est la butée du désir, le retrait du 
sens, du monde du dehors. Dans d’autres, c’est le fervent de la révolte, d’une colère qui 
trouve ses mots, ses récits, ses mensonges mêmes. La mère, elle, reste un corps-langage 
sans parole ; « ses mains ont des tournures de vieille », les tournures de phrase sont 
boutées hors du champ de cette vie-là. Son inertie manifeste le hors désir, le hors 
manque lié au désir ou à un objet de satisfaction. « À l’abrutie il manque de joindre » : 
distance entre sujet et objet. 

Quel rapport entre le rien et la faille ? La faille est-elle l’effet de la confrontation au 
rien ? Elle est une interruption, elle décolle de soi, crée un écart entre soi et la langue, 
entre soi et l’autre, et le monde. La puissance d’interruption vient aussi de la poésie 
elle-même dans le texte. Car la poésie n’est pas que chant, mélodie, elle est rupture, 
forte capacité de coupe, d’écart. Alors vit un sujet dans l’élan, même Solange qui court 
avant de se faire écrasée, est dans cet élan, cette ouverture. 

37 occurrences du mot « rien » sur les 104 pages de Si même les arbres meurent. Le 
« rien » exprime parfois la pauvreté sociale ou la sobriété choisie, l’absence à l’autre ou 
à soi, le silence radical nécessaire (« Il faut marcher dans le grand silence longtemps. 
Aucune parole ne doit le déranger. Rien », p. 39, « Ils ne disent rien », p. 69), la rupture 
ou la distanciation. 

Pour cesser de livrer ici un trop long recensement livre par livre de ce mot « rien », 
précisons en synthèse que Jeanne Benameur brode autour de ce rien qui n’est pas le 
grand trou puisqu’il est sans cesse dans un jeu dialectique : rien/tout, vide/plein, 
présence/ absence, manquer/combler, avec le goût du paradoxe : « Il y a une sorte de 
bonheur à laisse le monde se peupler. De rien » (ML, p. 65). 

Le manque serait-il du côté de ceux qui restent, de ceux qui ont ? 
 

Le pire, au fond de nous, c’est ce qu’on n’a pas. C’est le manque. » « Les errants éveillent la place 
vide mais ne voleront pas le manque. Voilà.  
Et eux on aura beau les chasser de place en place, le manque restera. 
C’est bien pour cela qu’on ne les aime pas. Ils ne servent qu’à faire vibrer le manque. Ils le 
réveillent, l’aiguisent. (ML, p. 111) 

 

Le rien renvoie à une matérialité : « S’en tenir à ce qu’elle voit » (ML, p. 67). Sans 
pensée, préjugé, sans attente. « L’herbe, ça pousse. Ça ne demande rien. » (R, p. 97) Il 
opère ou signale une suspension du temps, des comptes, des leçons, induit une écriture 
dépouillée. 
 

Lui, il était celui qui, vivant, montre la route. C’est sa vie même qui a montré. 
Elle, elle écrit. Sa vie ne montre rien. Elle est une femme comme les autres. 
Mais elle écrit. (VTB, p. 123) 



 16 

 
On ne lui demande rien. Elle est là, c’est tout. (VTB, p. 30) 
 
Elle écrit. 
Ses mots ne racontent rien. (VTB, p. 43) 

 

Le rien renvoie à la présence, à un inconditionnel (LR, p. 53), un absolu. 
 

Les vies de rien sont puissantes, 
 

celles des gens qu’on ne remarque pas mais qui sont traversés par des choses puissantes. Ces vies-
là aussi demandent à être écrites. Parce qu’elles passent. (VTB, p. 160)  
Elle écrira les histoires des uns et des autres. Les histoires humbles de chaque jour, les histoires 
de rien. Ce sont les moments qui comptent. Pas les vies. Ces moments où on ne sait pas pourquoi 
on fait quelque chose mais on le fait. C’est cela qui mérite d’être raconté. Ce qu’on ne sait pas. 
Encore et toujours. 
Les vies se croisent sans qu’on ne devine rien de ce qui anime l’un ou l’autre. Elle, elle écrira cela, 
ce qui anime le pas, fait entrer dans le cœur le souffle de ce qui n’a pas de nom. (VTB, p. 191) 

 

Quand le mot rien disparaît des pages de Vivre tout bas la transformation est en 
chemin, pour Marie, pour l’enfant (« L’enfant avait maintenant dans le regard autre 
chose », VTB, p. 131) comme pour Jean, dans le pivot du rien de la légèreté, 
l’acceptation du vide en soi, du vide de la mer, sans résignation ou défection, pour 
autant. Autre chose dans le regard advient depuis que le mot rien cesse sa ritournelle 
dans la noria des fils qui se démêlent dans le lien. Le passage à rien donnerait l’accueil, 
et la force à ce qui vient. Juste dans l’accueil d’être le « pêcheur de rien ». « C’est son 
esprit qui doit devenir un filet aux larges mailles. Des mailles faites pour laisser passer 
l’eau et les rêves et parfois retenir, scintillante, une image revenue de si loin. Il saura 
être celui qui lève ce filet qui ne pèse rien » (VTB, p. 184). 

Comment ne pas nous référer encore à Vladimir Jankélévitch qui oppose le rien, ou 
plutôt un « presque-rien », à la virtuosité39 éclatante. Le rien est sans passage en force. 
La virtuosité reste hors scène. Le presque-rien et ce je-ne-sais-quoi animent un 
sentiment aigu des choses qui ne se dit pas, qui s’invite par le négatif traversé : le 
manque à dire, le manque à vivre parfois. Le je-ne-sais-quoi avec ses mots entrelacés 
par des tirets dit ce qui échappe, sans toute puissance. Cynthia Fleury commentant 
Jankélévitch pose la question : « comment laisser du reste dans la langue ? Même dans 
mon dire, je laisse du reste »40. Même la mort ne peut faire sentir qu’il n’y aura plus 
rien, il y a le rouge du tissu de la mère (VTB), objet transitionnel qui rappelle la bobine 
de fil du jeu Fort-Da de l’enfant. 

Le récit tisse le fil du rien à « quelque chose [qui] peut avoir lieu » (ML, p. 69). C’est 
une transformation notable du substantif rien, dans sa valeur d’absolu, à quelque 
chose. Une transformation a bien lieu dans Les Mains libres : « ça a bien failli » « ça 
avait failli » (ML, p. 26 et 69) puis une fois chacun de deux personnages se nommant, 
« Quelque chose peut avoir lieu » (p. 69). Vargas rapporte le livre et pose un caillou au 
seuil de chez Yvonne Lure ; elle l’invite à entrer pour la première fois. Le livre semble 
sésame, mais en réalité ce qui s’est ouvert en elle l’est dans la résistance d’une simple 
tache sur la table, puis dans la faille ouverte par la perception de la silhouette de Vargas 

 
39 Cynthia FLEURY, « Liszt et la rhapsodie », in Un été avec Jankélévitch, op. cit., p. 115. 
40 France Culture, 2014. https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/les-chemins-de-la-
philosophie/le-temps-ce-je-ne-sais-quoi-et-ce-presque-rien-7843666 consulté le 20 mars 2025.  

https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/les-chemins-de-la-philosophie/le-temps-ce-je-ne-sais-quoi-et-ce-presque-rien-7843666
https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/les-chemins-de-la-philosophie/le-temps-ce-je-ne-sais-quoi-et-ce-presque-rien-7843666


 17 

au supermarché : « en elle, une faille. C’est ouvert » (p. 35). Plus tard, « […] deux êtres 
sont en train de vivre quelque chose qui ne tient à rien, […] » (p. 79 et 80). S’installent 
une voix, une écoute, une rencontre. La faille n’est pas faute, manquement ou fêlure, 
c’est l’ouverture au vivant de soi, un renouement avec l’unité du sujet. 

Les signes de la transformation 

Quels sont les autres signes de la transformation lisibles dans le texte ? 

L’élection d’une couleur41 est un signe de métamorphose, elle signale un lien tenu 
sans l’étranglement du vide, et parfois l’émergence d’une langue à soi, intime, un 
abécédaire de couleurs arc-en ciel pour la petite Luce. La différenciation chromatique 
conduit au prisme qui décompose les lumières pour Luce. Ce chemin du monde blanc 
à celui des couleurs s’opère sans que la langue de Jeanne Benameur toujours élective 
ne devienne chatoyante, sans quitter un lyrisme blanc. Comme le conte Neige de 
Fermine nous dit la poésie passerelle pour vibrer aux couleurs du monde. La petite 
Luce des Demeurées, déchirée entre son refus d’apprendre à l’école par loyauté envers 
sa mère et son apprentissage malgré, brode des lettres de couleurs. Ce chemin passe 
par une suspension de toute couleur ou valeur, un négatif qui se passe du noir et une 
suspension du mot rien, alors moins récurrent42. 

Si nous suivons les couleurs43 des Demeurées comme autant de petits cailloux, 
depuis le noir opaque de l’incipit, nous relevons la lumière-or puis la craie et l’encre 
(D, p. 14), un « ruban dédoré » (un tissu déjà !), « un bouquet dédoré » (D, p. 20). À 
ces passages par le négatif, ces retraits d’un or, succède une dent si blanche44. Puis 
« Les parois reprennent couleur, sortent du gris, commencent à irradier le rouge […] » 
(D, p. 17) ; Luce « aurait été heureuse du blanc, du bleu, et des fleurs séchées. Elle aime 
les couleurs » (D, p. 21). La couleur prend sa gamme des bleus (du tablier au ravier de 
faïence bleue, aux lignes de cahier), mauve, violet (tuméfié), bruine rousse. Puis les 
couleurs disparaissent au diapason de l’effacement de Luce (D, p. 28) qui fond son 
regard dans le fendillement du mur de la classe, vers « une teinte qu’on ne définit 
plus » (D, p. 28). Les pages de la maladie de Luce sont sans couleur, puis « Luce 
contemple les teintes qui s’entremêlent. Les petits doigts fins se mettent à l’ouvrage, 
dénouent, lissent, séparent, redonnant à chaque fil la nudité de sa couleur. Une joie » 
(p. 63). Luce retourne à la joie, à la vie, avec une couleur nouvelle « un long brin de 
coton jaune ». Dans Vivre tout bas, l’enfant « peint de couleurs qui ne s’encombrent 
pas de la réalité. La femme au front bleu » (VTB, p. 85). La couleur, quel que soit son 
usage réaliste ou surréaliste, est hymne à la joie45. Couleur-signe-sésame. 

Dans Si même les arbres se meurent, les deux enfants d’Adrien, leur père hospitalisé 
dans le coma se racontent une histoire comme on se protège, s’inventent un monde 
onirique, parallèle, écran. Au sous-sol de l’hôpital, ils rencontrent Issaïa le balayeur qui 

 
41 Loin des couleurs sales d’un départ subi (CAV, p. 25 et 26). 
42 Au moment de se battre pour remarcher, Yasmina « apprend à traverser la grande couleur inconnue » 
(PPM, p. 157). 
43 « J’aime les mots qui disent les couleurs. », J. BENAMEUR, La Boutique jaune, Paris, Éditions 
Thierry Magnier, 2002, p. 24. 
44 Cette dent blanche, posée à l’orée comme talisman de petite poucette, disparaîtra aussi sous terre à la 
fin du récit. Luce l’enterre près de Solange. 
45 La couleur éclate au lecteur de Ceux qui partent, non que ce soit attendu dans un récit centré sur un 
personnage principal Emilia, qui peint, mais parce qu’il s’agit des couleurs de chacun : « Maintenant 
chacun est sur sa route. Toutes les couleurs sont là » (CP, p. 322). 



 18 

enlève la poussière sur le chemin de devant ; Issaïa offre aux deux enfants une pierre, 
« un monde où entrer » (SMA, p. 97), de couleur verte, celle des yeux de leur père. Le 
don d’une couleur. 

Parmi les facteurs de ces transformations sont la rencontre, un événement qui 
fracture, ou le don des mots. La rencontre d’un maître, figure de réconciliation, 
d’écoute, propose une ouverture : dans Vivre tout bas, le maître de Marie lui fait don 
de rouleaux, qui invitent à un chemin de lecture et d’écriture. Jeanne Benameur écrit 
la nécessité d’une liberté dans un monde où la pensée se rétrécit, pour que quelque 
chose se mette en route, comme le remuement qui touche un personnage esseulé (ML, 
p. 34), qui se laisse guider par ce qui advient dans une rencontre. « [...] il faut bien qu’il 
y en est un au bord du gouffre pour que les autres s’arriment »46. Un événement comme 
aller à l’école ou la venue d’un inconnu chez soi enclenche une métamorphose, engage 
quelque chose de profond ou devient épiphanie, mouvement de vie. Des mots offerts, 
un caillou47, un livre (ML, p. 45, 74, 75, 81), un tissu, un support (sable, mouchoir, 
couverture de livre) sont les matériaux d’un univers du peu, du léger, des matériaux de 
la transformation. Ces transformations une fois relevées, il nous faut en interroger 
l’horizon… 

Vers… la mer, l’écriture qui raccorde, un Nous, un 
commencement 

Dans Vivre tout bas, Jean retourne vers la mer, l’enfant y prend un nouveau bain, y 
nage48, retrouve un allant, sans le feu d’une Slimine Behbahâni, dont il est impossible 
d’harnacher le torrent, mais avec la douceur qui rassure. Le rythme dans Vivre tout 
bas est apaisé – rythmos en grec désigne le cours d’eau –. Réconciliée avec la mer (et 
la mère morte), l’enfant tient debout. Dès l’incipit des Demeurées, un seau déborde, et 
des mots « charriés » ne peuvent déborder au risque de trahir un accord à la mère 
muette. Charriés : la métaphore aquatique nous dit les mots par corps. Revisitant 
l’expression « ne pas avoir lieu d’être », la romancière poursuit « Les mots n’ont pas 
lieu d’être. Ils sont » (D, p. 11). Oui, ils sont sans raison d’être, sans explication. Juste 
là, avec leur puissance d’ouvrir, dans l’acte d’écrire même. 

Ces récits sont des chemins d’écriture qui nous disent le manque de mots, que, 
paradoxalement, l’écriture va chercher. La transformation dans les récits résulte du fait 
que les personnages fabriquent quelque chose qui les tient, eux-mêmes. C’est une 
médiation corporelle. L’écriture, mise en abyme (VTB), a aussi cette puissance d’armer, 
de réfugier, elle est un agent de transformation, et si les mots manquent, l’écriture 
continue, malgré. 

« Écrire, c’est l’inassouvi à quoi nous redonnons place » (VE, p. 12). L’écriture « ne 
comble pas. Elle cerne l’inassouvi » (VE, p. 13). Elle ouvre un espace intérieur de soi, 
« Un lieu où l’on se reconnaît vivant parmi les vivants ». L’inassouvi est l’envers de 
l’endormissement ou de l’achevé. C’est depuis la blessure, non malgré elle, que la part 
de la perte, de la mort, du manque, que ce manque constitutif est ramené dans la vie, 

 
46 Entretien à la Maison de la poésie de Jeanne Benameur à propos de La Patience des traces, Paris, le 
31 janvier 2022. 
47 Comment ne pas penser à Mondo, qui apprend l’alphabet sur des cailloux-lettres et qui va vers la 
maison de lumière. J.-M. G. LE CLÉZIO, Mondo et autres histoires, Paris, Gallimard, 1978. 
48 Chantal Thomas écrit qu’« On n’a besoin de rien pour aborder l’eau », « quand on nage on tourne le 
dos au poids de la terre », Chantal THOMAS, L’Étreinte de l’eau, Paris, Éditions Arthaud, coll. « Versant 
intime », 2023, p. 38. 



 19 

qu’il est l’hors d’atteinte, remuement, souffle, comme condition première pour 
s’encorder… désirer vivre. 

En lisant Le Pas d’Isis, Nous vous parlons d’amour, nous oublions le trio, sentons 
un nous en chemin, dans la nécessité de prendre place dans un espace commun, d’agir 
ce commun. Un Nous, un temps indéfini, un lieu ouvert où vivre nos forces 
« résistantes à l’oubli », selon la belle expression d’Hannah Arendt. « Nous portons 
nous aussi la mémoire du monde en marche » (NV, p. 15). Ce Nous est porté par un 
souffle lyrique final, une confiance. Célébration du Nous. Si au début du Pas d’Isis, le 
Nous naît d’un dialogue entre Je et Isis, un autre Nous nous engage, « j’imagine un 
monde » (PI, p. 62) où nous marchons avant que le je ne retourne écrire « le poème de 
chaque vie » (PI, p. 65). Dans sa mise en scène du Pas d’Isis, quand Massimo Dean 
intensifie la lenteur de la marche collective des comédiens qui avancent vers les 
spectateurs, il rend sensible et incarné la force vitale de ce Nous. 

Chez Jeanne Benameur, la lenteur permet la concentration et l’apprivoisement. Le 
temps n’est pas gelé en mythe de l’origine toujours perdue, ou par un concept de 
résilience qui serait une négation de l’irréversibilité du temps. Un temps irréversible 
exclut l’aller-retour, ce que dit la leçon du retournement (la leçon de Loth49, Orphée et 
Énée). L’écrivaine appelle les temps dénués de prise comme dans Les Demeurées où 
« Autour d’elles d’eux, le jour et la nuit se succèdent mais ne rythment plus rien » (D, 
p. 47), ou inversés dans Les Reliques quand le personnage Zeppo remonte les albums 
de famille à l’envers et où la montre d’Hésior est arrêtée « un désaccord. Vivant » (LR, 
p. 19) comme un temps suspendu, un temps funambule. 

Tout en étant habités de mémoire, les récits de Jeanne Benameur, notamment Vivre 
tout bas, s’orientent vers un temps de commencement, un rapport naissant à la vie, qui 
est rendu possible par ce qu’ont ouvert une lente maturité, l’égarement d’une cognée à 
la butée du « rien ». Le passage par un rien répété et par un temps funambule serait-il 
constitutif de la possibilité de l’Ouvert ? 

Pour recommencer donc 

La tresse que j’ai initialement nouée entre neige, funambule et mer, m’a conduite 
vers une éthique du peu (des vies de rien), de la vitalité et de la volonté. Jeanne 
Benameur invite à redécouvrir cette éthique du courage qui ne serait pas guidée par 
l’héroïsme, la capitalisation sur un acte mais par une puissance du vivre, qui ouvre les 
possibles du (re)commencement. La visée ? Briser les rigidités du regard sur l’autre, 
susciter l’inassouvi, provoquer des éclosions et des rencontres affectives, renouer avec 
l’image sensorielle. 

Retrouver un regard neuf, mais surtout commencer dans une attention au présent, 
une mise en marche. La fin des récits de Jeanne Benameur est portée par cette énergie, 
un élan vital qui vient par corps de la confrontation avec l’exil, la mort. Elle ne vient 
pas de la fracture entre vivants et morts, mais dans leur lien. Nous vous parlons 
d’amour affirme une promesse de l’amour. Le courage, pour revenir à Jankélévitch, est 
ce commencement qui ne peut pas durer – il éclot pleinement dans les dernières pages 
des récits, par des fins ouvertes – où est sublimé ce sentiment du commencement, ce 

 
49 La femme de Loth est citée aussi dans Otages intimes (OI, p. 26) et dans Vers l’écriture, (VE, p. 144), 
Orphée et Eurydice dans Les Insurrections singulières, Arles, Actes Sud, 2011, p. 57. Énée, « préféré à 
Ulysse », est celui qui brûle les vaisseaux au fond de son cœur. Il part. Sans se retourner. Il devra faire 
souche ailleurs » (CP, p. 35). Emilia à la fin de Ceux qui partent ne se retourne pas (CAV, p. 111-112). 



 20 

temps d’une volonté50. Rester humain et faire commun. Le souffle, le nouveau, le 
mouvement, l’ouvert, n’y avait-il pas déjà cet élan dans Les Demeurées dont nous 
pouvons relire la fin ? 
 

Le monde s’est ouvert. 
Chaque soir, elle brode les mots nouveaux, se les répète silencieusement. 
Chaque matin, elle vient les réciter ici.  
Elle n’arrêtera plus.  
 
Les paroles de Luce s’élèvent. 
Elles ne demeureront plus. 
Sur la terre, jour après jour, elles portent son souffle. (D, p. 81) 

  

 
50 Voir Cynthia Fleury, Un été avec Jankélévitch, op. cit. 



 21 

 



 22 

Bibliographie 

BENAMEUR, Jeanne, Les Demeurées, [Paris, Denoël, 1999], Gallimard, coll. « Folio », 
2002. (D). 

—, Si même les arbres meurent, Paris, Éditions Thierry Magnier, coll. 
« Roman », 2000. (SMA).  

—, La Boutique jaune, Paris, Éditions Thierry Magnier, 2002. (BJ).  
—, Les Mains libres, [Paris, Denoël, 2003], Paris, Gallimard, coll. « Folio », 2006. 

(ML). 
—, Présent ?, Paris, Denoël, 2006. (Pr). 
—, Les Reliques, [Paris, Denoël, 2005], Arles, Actes Sud, coll. « Babel », 2011. (LR).  
—, Laver les ombres, Arles, Actes Sud, [2008], coll. « Babel », 2010. (LO).  
—, Otages intimes, Arles, Actes Sud, 2015, coll. « Babel », 2014. (OI).  
—, L’Enfant qui, Arles, Actes Sud, 2017, coll. « Babel » 2014. (EQ).  
—, Ceux qui partent, Arles, Actes Sud, 2019, coll. « Babel », 2014. (CP).  
—, Vers l’écriture, récit de transmission, Arles, Actes Sud, 2025. (VE). 
—, Ça t’apprendra à vivre, [Paris, Denoël ; 2003], Arles, Actes Sud, coll. « Babel », 

2012. (CAV). 
—, Vivre tout bas, Arles, Actes Sud, 2025. (VE). 
—, Nous vous parlons d’amour, Paris, Éditions Bruno Doucey, 2025. (NV). 
 
BOUQUET, Stéphane, Neige écran, M/IMEC, collection « Diaporama », 2023. 
 
BUTOR, Michel, Répertoire V, Paris, Éditions de minuit, 1982, « D’où ça vous 

vient ? ». 
 
FERMINE, Maxence, Neige, Arléa, 1999. 
 
FLEURY, Cynthia, « Fauré et l’inexprimable », « Liszt et la rhapsodie », in Un été avec 

Jankélévitch, Éditions des équateurs/France Inter, 2023. 
 
JANKELEVITCH, Vladimir, Le Je-ne-sais-quoi et le Presque-rien, Tome 1, La Manière 

et l’occasion, Paris, Seuil, coll. « Points », 1981. 
 
JULIEN, François, L’Inouï. Ou l’autre nom de ce si lassant réel, Paris, Grasset, 2019. 
 
KRISTOF, Agota, L’Analphabète, Genève, Zoe, 2021. 
—, Le grand cahier, [1986], Paris, Seuil, coll. « Points », 1995. 
 
LECLAIR, Bertrand, Théorie de la déroute, Paris, Gallimard, 2001. 
 
LE CLÉZIO, Jean-Marie Gustave, Mondo et autres histoires, Paris, Gallimard, 1978. 
 
NYS-MAZURE, Colette et ROUSSEL-GILLET, Isabelle, Le Tour des abandons, Lille, 

Éditions invenit, 2023. 
 
QUIGNARD, Pascal, Le Nom sur le bout de la langue, Paris, Gallimard, « Folio », 1995. 
 
ROUSSEL-GILLET, Isabelle, « Le dire du silence (J.-M. G. Le Clézio, P. Quignard, 

J. Benameur), Du père à la mère », Actes de la journée d’étude Représentations du 
silence, organisé par J. Grave, Centre de recherches « Textes et Cultures », 



 23 

2012, p. 50-62. http://textesetcultures.univ-artois.fr/revues-de-textes-et-
cultures/document-pour-la-recherche-representations-du-silence%20/ consulté le 
20 mars 2025. 

 
SÉGUY, Mireille, Sur trois gouttes de sang dans la neige. Sur notre mémoire littéraire 

Chrétien de Troyes, Giono, Bonnefoy, Quignard, Roubaud, Paris, Éditions Honoré 
Champion, 2021. 

 
THOMAS, Chantal, L’Étreinte de l’eau, Paris, Éditions Arthaud, coll. « Versant 

intime », 2023. 

http://textesetcultures.univ-artois.fr/revues-de-textes-et-cultures/document-pour-la-recherche-representations-du-silence%20/
http://textesetcultures.univ-artois.fr/revues-de-textes-et-cultures/document-pour-la-recherche-representations-du-silence%20/

